

## Fonti

- 1. **Francuccio Gesualdi**. Centro Nuovo modello di sviluppo. *L'altra via* (2009); *Gratis è meglio* (Emi, 2016); La società del benessere comune (Ed. Arianna, 2017)
- 2. José Laguna: per una lettura della realtà contemporanea
- 3. **Yayo Herrera**: Ecologia e femminismo... Analisi del capitalismo partendo dalla questione di genere.
- 4. Teresa Forcades: la critica al sistema economico capitalista.
- 5. Leonardo Boff
- 6. Ivan Illich. Progresso e regressione nella responsabilità comunitaria
- 7. **Antonietta Potente**. La cura della vita delle cose in un sistema che usa e getta. La spiritualità profonda della vita
- 8. Concilium: 5/1995; 5/2001; 3/2009; 3/2017; 5/2018
- 9. **Voices**: 2005, 2009, 2012, 2013, 2014 (Pensiero post coloniale), 2014, 2015, 2016 (Laudato si)
- 10. Cristianisme y justicia (Cuadernos): 145; 185; 200; 201; **202**; **212**;



"È nostra umile convinzione che il *divino* e l'*umano* s'incontrino nel più piccolo dettaglio della <u>veste senza cuciture</u> della Creazione di Dio, persino nell'*ultimo granello di polvere* della nostra pianeta".

(Laudato sì \$9)

"È divino lottare per i diritti umani" (Jon Sbrino)





### Il valore dell'Enciclica

Il concetto fondamentale e centrale: "ecologia integrale"

Allarga il concetto di **giustizia**:

diritti ecologici, sociali e delle

minoranze

I valori ecologici portano a un nuovo stile di Vita (protesta e cambiamento) per un'umanità e una società diverse

Il sottotitolo "sulla cura della casa comune" molto più efficace e interessante

L'enciclica genera una tensione molto forte tra il sistema economico/tecnologico attuale e la difesa della Vita.

Capace di racchiudere tutta l'analisi, la riflessione e l'agire in una grande "spiritualità antropologica"

Presenta un concetto di "felicità relazionale" legato al "prenderci/si cura"





### Costruzione dell'enciclica

Lo stile e il metodo usati sono parte dell'insegnamento stesso



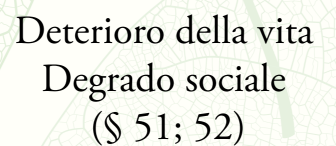








Disuguaglianza planetaria (§ 48; 49; 50)



Biodiversità (§ 33)

Inquinamento (§ 20; 21)

Debito Ecologico (\$51; 52)

Acqua (\$ 29; 30)

LAUDATO SI'

Cambiamenti climatici (§ 25; 23)

Quello che sta succedendo alla casa comune (Cap 1)

### Lo sguardo di Gesù

La destinazione comune dei beni

Il messaggio di ogni creatura nell'armonia del creato

La sapienza dei testi biblici Una comunione universale

Il mistero dell'universo

La luce che viene dalla fede











Il Vangelo delle creazione... (Cap 2)



### Inversione del rapporto: Persona - lavoro - capitale

Deterioramento della vita / Degrado sociale (§ 51; 52)





#### Modello enciclica

Etica/Religione - Politica -Tecnica - Economia

Alleanza negativa tra tecnologia e finanza: (§ 54; 56)



#### Critica al modello tecnocratico:

Finanza - Tecnica - Economia - Politica - (Etica/religione)

Critica alla tecnocrazia con una coscienza lucida (§ 108; 109)



La radice umana della crisi ecologica (Cap 3)



#### Tutti/e - Mondo - Città - Quartiere - Casa - Stanza - Io - Noi - Tutti

Ecologia della vita quotidiana. Il mondo comincia dalla mia stanza

(§ 148; 150-154))

Ecologia **urbana** (§151)

Ecologia ambientale e sociale (§ 48; 141; 139; 149)

LAUDATO SI

Ecologia del **corpo** (§ 155)

Ecologia istituzionale (§ 142)

Tutto è connesso (§ 117)



Un' ecologia integrale (Cap 4)



Le religioni in **dialogo** con le scienze



Trasparenza nei processi decisionali

Legalità, responsabilità e democraticità (§ 185; 182) Politica ed economia in dialogo per la pienezza umana

Dialogo per nuove politiche nazionali e locali

Necessità di una governance per controllare la globalizzazione (§ 174; 190)



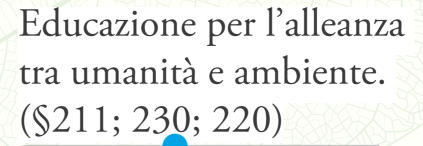


Una cittadinanza Ecologica (§ 211)

Fraternità universale (§ 228) e cultura della cura (§ 231)

Puntare su un altro stile di vita (§ 208)

La pedagogia dei piccoli gesti quotidiani (§ 212)



Educazione e conversione ecologica (§ 213; 203-208; 206; 223)









Educazione e spiritualità ecologica (Cap 6)

### Assi portanti



- Intima relazione tra i **poveri** e la **fragilità del pianeta**... Tutto è intimamente connesso. **Approccio globale**, sistemico. **Ecologia integrale** (*ambientale*, *economica e sociale*), **culturale** e della **vita quotidiana**.
- Una voce profetica. La <u>critica</u> al nuovo paradigma e alle forme di potere che derivano dalla tecno-scienza.
- Il <u>valore proprio</u> di ogni creatura che ha un suo significato al di là dell'uso che ne possiamo fare. Una spiritualità delle cose. Comunità di "con-creature"
- La proposta di un nuovo stile di vita che parte dalla responsabilità: personale e politica (internazionale e locale)
- La cultura minacciosa dello scarto. Alcuni popoli non sono ritenuti soggetti di diritti o con la stessa dignità
- Atteggiamento di dialogo: "Non voglio una Chiesa preoccupata di essere il centro" (EG 49)

La Realtà



# Sulla cura della casa comune

Presenza Missionaria

#### Francesco scrive all'umanità (Rete)

- Farsi carico della realtà (territorio): **principio di responsabilità**. L'atto di responsabilizzarsi costruisce la persona / comunità
- Nella cultura occidentale la responsabilità viene delegata alle istituzioni. Il territorio (vegetale, minerale, animale, umano...) è responsabilità di tutti/e.
- La responsabilità genera un **agire**: politico, sociale, religioso e culturale.
- Dalla conoscenza personale e dalla formazione permanente, alla <u>PROGETTUALITÀ COMUNITARIA</u>



### Siamo eco-dipendenti (limiti fisici) e inter-dipendenti

### Sistema economico capitalista predatorio e estrattivista

La **vita** oggi è una possibilità non una certezza

Un sistema economico non al servizio di tutti/e (OMS/OMC)

Crisi ecologica - sociale: globale

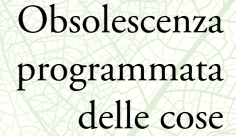
Epoca geologica

Antropocene (§ 115-119)

Produzione: mito della crescita (OXFAM)

Decrescita, accaparramento,

sicurezza e militarismo. Gli impoveriti senza protezione ...



Un sistema che genera "persone"

Tecnica e scienza separate dal progetto di umanizzazione ....



# "Le lacrime della terra sono e le lacrime dei poveri". Costruire la vita

Ripensare il concetto di "libertà"

Ricostruire un contesto collettivo e comunitario (indivisduo-denaro-cose)

L'etica del "prendersi cura" (res pubblica)

La sobrietà condivisa | Sufficiente e necessario Narrazioni (parola), stili di vita (stomaco) e partecipazione (piedi).

Ragione "cordiale" *Madre terra*Relazione amorosa

Economia verde?
Scelte condivisibili
Soggettività politica

Urgenza e proposte verificabili/ Mezzi: parte della progettualità

Passare da una democrazia animale a quella vegetale - La comunità affettiva





La memoria delle vittime

Una spiritualità antropologica

Vita,
speranza,
compassione
e giustizia

Una spiritualità lucida



Una spiritualità relazionale

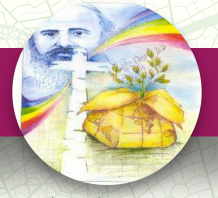
Spazi abitati da nuove spiritualità Passione per la Vita
Sap 11,24



### Alcune considerazioni

- La presenza del Dio della Vita "avviene" e "passa" attraverso le esperienze umane... I movimenti sociali.
- La partecipazione di attori sociali e religiosi in questo processo per risolvere la crisi ecologica è intesa, dal punto di vista religioso, come una partecipazione comune all'**opera che creatrice di Dio**
- La rilevanza di una o più azioni missionarie dipende dalla capacità di relazioni e intrecci con le realtà sociali e culturali impegnate, e dalle risposte che ne scaturiscono (studio biblico e analisi della realtà acritica, pre-critica, critica e lucida -)
- Una spiritualità che da e genera Vita... Di lotta e di resistenza. Una spiritualità relazionale

## Un'agenda di azioni



- Sviluppare la ricerca per meglio comprendere il comportamento degli ecosistemi (§42)
- ☑ Creare leggi e politiche adeguate (§53)
- Reagire di fronte alla <u>lentezza</u> e <u>debolezza</u> della politica internazionale su questo tema visto che i vertici mondiali sono stati un fallimento (\$54; 166; 169)
- ☑ Concordare regimi di "governance" per i cosiddetti beni comuni globali (§174)
- ☑ Promuovere dialoghi trasparenti che condannino la corruzione e l'opacità su questo tema (§182)
- Accelerare il rinnovamento energetico (§165) ... con attenzione
- Offrire **risposte locali, partecipative e comunitarie**, ai problemi socio ambientali (§179)... *Rendere universali le proposte*
- ☑ Cambiare gli stili di vita quotidiani (§209)
- ☑ Una educazione ecologica (\$209-211)... tutti gli spazi possibili di formazione

L'eredità di *Dorothy Mae Stang* e di *Berta Caceres*, sopravvive oggi come affermazione della speranza. Sì, un altro mondo è possibile, un'altra rivoluzione, una "coraggiosa rivoluzione culturale" (Laudato sì,114), sociale e religiosa è necessaria.