
Missione – Una questione d’amore 

P. David Glenday MCCJ 

Presentazione 

In relazione al tema “Missione – Andare all’essenziale”, il Segretariato Generale della 

Missione ha cercato contributi per arricchire la riflessione personale e comunitaria. Poiché 

sia gli ultimi due Capitoli Generali sia l’ultima Assemblea intercapitolare hanno insistito 

sull’importanza di coltivare una spiritualità comboniana per riqualificare il nostro servizio 

missionario, abbiamo scelto di condividere la seguente riflessione sulla missione di p. David 

Glenday. Questo contributo non è stato preparato specificamente per questo scopo, ma 

riteniamo che offra alcuni spunti interessanti capaci di illuminare la riflessione sulla nostra 

esperienza personale di missione. 

Abstract 

La riflessione di p. David Glenday presenta la missione come fondamentalmente “una 

questione d’amore”, radicando l’identità e l’azione missionaria nell’amore di Dio rivelato 

nella Trinità. Ispirandosi agli insegnamenti dei papi Francesco e Leone, il testo afferma che la 

missione ha origine nella stessa natura di Dio come amore che esce da sé, compassionevole 

e missionario. Dio non è distante, ma attivamente presente nel mondo, soprattutto tra i 

poveri e gli emarginati, e invita i battezzati a condividere questo movimento divino. La 

missione, pertanto, non è anzitutto una strategia o un’attività, ma una risposta all’essere 

amati e trasformati da Dio. 

Attraverso la propria esperienza come missionario comboniano nelle Filippine, p. David 

illustra come i missionari incontrino Dio già presente nella vita dei poveri. La missione 

diventa un luogo di apprendimento concreto dell’amore – attraverso la solidarietà, la 

gratitudine, la perseveranza e la gioia – rivelando che l’amore di Dio precede e plasma 

l’azione missionaria. L’amore, inoltre, esige lavoro e impegno: i missionari sono chiamati a 

discernere come Dio stia già amando i poveri e a collaborare umilmente come cooperatori 

in questa iniziativa divina in atto. 

Vivere la missione come amore conduce alla trasformazione, sia del missionario sia di 

coloro che vengono serviti. I missionari diventano segni della presenza amorevole di Dio, 

mentre i poveri sono confermati nella loro dignità di figli amati di Dio. La riflessione si 

conclude applicando questi elementi al carisma comboniano, inteso come una storia vissuta 

e dinamica, radicata nella preghiera, nel discernimento e nella scoperta continua. Il vero 

rinnovamento non inizia dalla pianificazione umana, ma dall’attenzione a come la Trinità 

sta operando oggi, attirando la Chiesa sempre più profondamente in una missione plasmata e 

sostenuta dall’amore. 

Sintesi delle idee principali dell’articolo 

Il testo propone una comprensione profondamente teologica ed esperienziale della missione 

cristiana, radicata non nell’attività o nell’efficacia, ma nell’amore. La missione nasce 

dall’identità stessa di Dio come Trinità di amore. Richiamandosi all’insegnamento dei Papi 

Francesco e Leone, l’articolo afferma che Dio è essenzialmente missionario: dinamico, 



aperto, profondamente coinvolto nella vita del mondo. La missione non è dunque un 

compito opzionale della Chiesa, ma una partecipazione al movimento amoroso di Dio verso 

l’umanità, in particolare verso i poveri e gli emarginati. 

Centrale in questa visione è la convinzione che i missionari non portano Dio agli altri; 

piuttosto, incontrano Dio già presente nei luoghi e nelle persone a cui sono inviati. 

Attraverso la sua esperienza tra i poveri urbani delle Filippine, p. Glenday mostra come la 

missione diventi un luogo privilegiato di incontro, conversione e apprendimento. I poveri 

rivelano il volto di un Dio che insegna ad amare attraverso la solidarietà, la resilienza, la 

gratitudine, la gioia e la speranza. In questo senso, la missione non è solo dare, ma anche 

ricevere, poiché gli stessi missionari vengono evangelizzati e trasformati da coloro che 

servono. 

Poiché la missione nasce dall’amore, essa si esprime necessariamente in azioni concrete. 

L’amore non può rimanere teorico; prende forma nell’impegno, nel lavoro e nella 

corresponsabilità. L’articolo sottolinea che i missionari sono chiamati a collaborare con Dio, 

già all’opera nella storia. Tale collaborazione richiede un attento discernimento: prima di 

agire, i missionari devono riconoscere come Dio stia amando i poveri in un determinato 

contesto. Questa cooperazione evidenzia sia la dignità sia la sfida della vocazione 

missionaria, che esige umiltà, attenzione e fedeltà all’iniziativa di Dio piuttosto che ai 

progetti personali. 

Una conseguenza fondamentale del vivere la missione come amore è la trasformazione. Il 

missionario viene gradualmente cambiato, comprendendo che ciò che conta di più non è 

semplicemente ciò che fa, ma ciò che diventa. In questo processo, il missionario cresce 

come segno visibile della presenza amorevole di Dio. Allo stesso tempo, coloro che sono 

serviti vengono condotti a una più profonda consapevolezza della propria dignità e valore 

come figli e figlie amati di Dio. La missione diventa così reciprocamente generatrice di vita, 

producendo guarigione, riconciliazione e speranza. 

Infine, l’articolo colloca questa visione all’interno del carisma comboniano. Il carisma non è 

presentato come un’eredità fissa o un’ideologia, ma come una storia viva, plasmata dalla 

preghiera, dal discernimento e dalla scoperta continua. È una partecipazione dinamica alla 

missione della Trinità, ispirata dal dialogo con il Fondatore e attenta alle nuove forme 

attraverso cui l’amore cerca oggi di esprimersi. Il vero rinnovamento, conclude l’autore, non 

inizia con strategie di cambiamento, ma con l’apertura a ciò che Dio sta già operando. 

Coltivando attenzione, preghiera, ascolto reciproco e discernimento, i missionari rimangono 

fedeli a un carisma che continua a rendere Cristo visibile nel mondo attraverso l’amore. 

  



Missione – Una questione d’amore 
P. David Glenday MCCJ 

Una buona domanda 

Ho avuto la fortuna, durante la mia vita come missionario comboniano, di trascorrere undici 

anni di servizio nelle Filippine. Ricordo un giorno in cui un giovane laico impegnato mi 

rivolse questa domanda: 

«Padre David, voi comboniani parlate spesso con entusiasmo della vostra vocazione e del 

vostro Fondatore, san Daniele Comboni. Condividete i suoi sogni, il suo slancio, i suoi viaggi, 

le sue speranze e delusioni, la sua eredità e la sua memoria – ed è tutto molto bello e 

ispirante. Ma ciò che vorrei sapere ora è questo: qual è il cuore, il centro, il motore della 

missione di san Daniele e della vostra missione oggi?» 

Una domanda davvero molto buona, alla quale, nei miei quasi cinquant’anni di missione, ho 

spesso cercato di rispondere, cercando le parole giuste e, ancor più, le azioni giuste. Se oggi 

quel giovane mi ponesse la stessa domanda, non esiterei a chiedere l’aiuto non di uno, ma di 

due Papi: Francesco e Leone. 

È infatti sorprendente che l’ultima grande lettera di papa Francesco, intitolata Dilexit Nos, sia 

dedicata all’amore – «l’amore umano e divino del Cuore di Gesù Cristo» – e che la prima 

lettera di papa Leone a tutta la Chiesa, Dilexi Te, parli anch’essa di… amore – «amore per i 

poveri». È dunque chiaro: come dice papa Francesco, «la missione diventa una questione 

d’amore», e i missionari sono persone «innamorate e che, affascinate da Cristo, sentono il 

bisogno di condividere questo amore che ha cambiato la loro vita». 

Missione come amore: sì, questa è la realtà stupenda e splendida che fa da ponte tra le due 

lettere dei Papi. Ed è soprattutto in questa realtà che desideriamo riflettere per crescere come 

missionari, ciascuno nelle proprie circostanze. Quali profonde scoperte sulla missione 

possiamo allora sperare di fare in questo cammino, avendo come mappa la lettera di papa 

Leone? 

Primo: il nostro Dio è un Dio missionario 

La missione è una questione d’amore, e in definitiva lo è perché nasce da Dio, la Trinità 

dell’amore. Tutto ciò che Gesù dice e fa nei Vangeli, per la potenza dello Spirito, lo rende 

evidente: il nostro Dio non è distante, freddo, indifferente, disimpegnato. No, il nostro Dio è 

in movimento, aperto, coinvolto, vicino, appassionato. 

E noi siamo battezzati nel nome di questo Dio missionario. Con il battesimo, i Tre prendono 

dimora nel nostro cuore più profondo e iniziano a formarci come missionari – come loro! 

Questo tema, questa realtà della Trinità missionaria, è stato molto presente 

nell’insegnamento e nella testimonianza di papa Francesco (si pensi, ad esempio, alla sua 

prima lettera Evangelii Gaudium) ed è stato ripreso con forza da papa Leone. Entrambi 

esortano la Chiesa a essere là dove i Tre sono già: ai margini, nelle periferie, con coloro che 

sono considerati lontani. In Dilexit Nos, papa Francesco insiste che il nostro cuore deve 

essere trasformato nel Cuore di Gesù, un cuore che va incontro ai feriti e ai deboli, e papa 

Leone approfondisce e consolida questa chiamata missionaria. 

La missione è dunque una questione d’amore, perché Dio è amore, e l’amore di Dio è un 

amore missionario, che esce da sé. 



Secondo: incontrare Dio nella missione 

La Trinità dell’Amore ci spinge verso la missione – ma ci attende anche là. Durante i miei 

anni nelle Filippine – ho svolto il mio ministero in un piccolo angolo della megalopoli di 

Manila – ho avuto la grazia di imparare la lingua nazionale, il tagalog, e di poter così 

accompagnare in modo particolare una piccola comunità nelle baraccopoli della città. 

Con loro ho fatto una scoperta toccante, che è il tesoro della vita di tanti missionari: il Dio 

che è amore ci precede nel nostro cammino missionario, e lo conosciamo di nuovo nella 

vita e soprattutto nel cuore dei poveri a cui siamo inviati. Nell’esempio delle loro vite, la 

missione diventa una scuola di amore, in cui l’amore ha il volto della solidarietà, della 

gratitudine, del coraggio, della gioia, della perseveranza, del buon senso, della tolleranza. 

Nella missione con e tra i poveri, noi missionari impariamo ad amare. 

Terzo: lavorare con Dio nella missione 

Poiché la missione è una questione d’amore, è anche una questione di opere, di lavoro, di 

azione. Come dice Gesù in Giovanni 5,17: «Il Padre mio opera sempre e anch’io opero», e 

lo sviluppa in Giovanni 15, offrendoci la ricca immagine del Padre come vignaiolo. Il Padre 

si rallegra dei nostri frutti abbondanti, ci dice Gesù, e san Giovanni ribadisce la stessa 

visione quando ci esorta ad amare nei fatti e non solo a parole. 

Per amore siamo collaboratori di Dio, come insiste san Paolo, e questo è insieme una gioia e 

una sfida. È una grande gioia sapere che il Signore desidera che ci uniamo a lui nell’amare i 

poveri, che desidera la nostra compagnia e solidarietà: è un nuovo modo di apprezzare la 

nostra grande dignità e il nostro potenziale nella grazia del battesimo. Ed è anche una sfida, 

perché significa che dobbiamo anzitutto discernere come Dio stia amando i poveri qui e ora, 

per poter rispondere a questa iniziativa divina. Dio ama per primo i poveri. 

Infine: trasformati dall’amore 

Quando comprendiamo e viviamo la missione come amore in questi diversi modi, accade 

qualcosa di meraviglioso e potente: veniamo cambiati, trasformati. Ci rendiamo conto, poco 

alla volta, che ciò che conta davvero nel nostro servizio ai poveri è soprattutto ciò che siamo, 

e scopriamo che stiamo diventando un segno, un sacramento della presenza amorevole di 

Dio. 

Sì, noi siamo trasformati, ma per grazia di Dio lo sono anche coloro ai quali siamo inviati, 

poiché vengono condotti a una nuova consapevolezza del loro valore e della loro dignità 

infinita, e del loro potenziale come esseri umani, figli e figlie del Padre che li ama in modo 

del tutto speciale. 

Le parole conclusive di papa Leone ci ispirano a collegare la vocazione all’amore con il 

modo specifico di viverlo come missionari comboniani: 

L’amore cristiano supera ogni barriera, avvicina i lontani, accomuna gli estranei, 

rende familiari i nemici, valica abissi umanamente insuperabili, entra nelle pieghe 

più nascoste della società. Per sua natura, l’amore cristiano è profetico, compie 

miracoli, non ha limiti: è per l’impossibile. L’amore è soprattutto un modo di 

concepire la vita, un modo di viverla. Ebbene, una Chiesa che non mette limiti 

all’amore, che non conosce nemici da combattere, ma solo uomini e donne da 

amare, è la Chiesa di cui oggi il mondo ha bisogno. 



Implicazioni per il nostro cammino missionario  

Guardando alla nostra esperienza personale, siamo invitati a discernere come abbiamo 

incontrato tale amore di Dio in armonia con il carisma di Daniele Comboni. Un carisma è, 

anzitutto, una storia da raccontare: qualcosa che ci accade, una narrazione vissuta – la 

Trinità all’opera. Un carisma ci orienta verso un fine voluto per primo dalla Trinità: rendere 

presente, nella Chiesa e nel mondo, qui e ora, uno o più dei molteplici aspetti della vita e 

della missione di Gesù, attraverso la vita di coloro che sono “toccati” da questa grazia. In 

questo modo, il carisma rende visibile Cristo. 

Quando il carisma è compreso e vissuto in questo modo, tendono a verificarsi alcuni fatti 

molto significativi: 

• La partecipazione al carisma viene vissuta come esperienza più che come semplice 

adesione a un’idea, per quanto valida. Il movimento va dallo statico al dinamico, dal 

teorico al pratico, dalla testa al cuore. 

• Il legame con il Fondatore viene riletto dando priorità al dialogo con lui più che alla 

sola conoscenza delle sue idee. Il carisma è più una conversazione con il Fondatore 

che una lezione su di lui. 

• Una spiritualità di discernimento e di preghiera passa al centro del mondo del 

missionario, perché è da tale preghiera che il carisma è nato e continua a vivere. Il 

carisma conduce nel cuore ardente del Dio trinitario per diventare partecipi della sua 

missione. 

• Accanto alla memoria, anche la scoperta diventa essenziale: quali nuove forme ed 

espressioni sta generando oggi questa grazia? 

Conclusione 

Quando il carisma è compreso e vissuto in questi modi, la sfida del rinnovamento continuo 

diventa urgente. È però fondamentale iniziare questo rinnovamento con la domanda giusta, 

che non è: «come dobbiamo rinnovarci?», ma piuttosto: «come Dio Trinità sta operando ora, 

attirandoci verso il rinnovamento?» o, come suggerirebbe Lonergan, «essere attenti». 

L’importanza data al discernimento, allo studio, alla preghiera e all’ascolto reciproco diventa 

così un indicatore significativo di un carisma vivo e vitale. 

 


