Comunita in missione nell'era digitale: la sfida del tecno-capitalismo
Fr. Alberto Lamana Consola MCC]J

Abstract

[l contributo analizza le implicazioni del paradigma del tecno-capitalismo sulla vita comunitaria e
sulla missione delle comunita cristiane, con particolare attenzione alla vita religiosa e missionaria.
Partendo da una lettura critica della trasformazione digitale — segnata da individualismo, consumismo,
competizione e riduzione della persona a produttore e consumatore di dati — il testo mette in luce
come tali dinamiche incidano profondamente sulla qualita delle relazioni, del tempo condiviso, della
fraternita e della stessa credibilita dell’annuncio evangelico. Internet, i social network, lo smartphone
e l'intelligenza artificiale, pur offrendo potenzialita innegabili, si inseriscono spesso in una logica
economica che privilegia I'efficienza e il profitto a scapito del bene comune, alimentando una
“cultura dello scarto” che contrasta con la visione cristiana della persona.

In dialogo con la Scrittura, il magistero sociale e il carisma missionario, il testo propone una rilettura
della comunita come luogo teologico e profetico, chiamato a incarnare un’alternativa concreta
all’individualismo dominante. La missione non @& intesa come attivita individuale o funzionale, ma
come esperienza comunitaria che rende visibile uno stile di relazioni riconciliate, fraterne e solidali.
Vengono cosi esplorate alcune piste operative — teologiche, carismatiche, antropologiche, sociali e
profetiche — che aiutano a ripensare la vita comunitaria come spazio di discernimento, formazione
permanente e testimonianza credibile del Vangelo.

In conclusione, il testo afferma che la vita religiosa e missionaria, quando vissuta come comunita
autentica e interculturale, rappresenta gia di per sé una parola profetica nel contesto del tecno-
capitalismo. Pur senza pretendere di cambiare il sistema globale, essa € chiamata a lasciarsi
trasformare dallo Spirito, offrendo al mondo il segno concreto di una speranza fondata non
sull’efficienza o sul successo, ma sulla logica evangelica della comunione, della gratuita e della cura
reciproca.

Sintesi delle idee principali del testo

Un’analisi critica dell’impatto del tecno-capitalismo sulla vita personale, comunitaria e missionaria,
mette in luce come la trasformazione digitale, pur offrendo grandi opportunita, sia oggi
profondamente segnata da una logica economica che riduce le relazioni a funzioni e la persona a
risorsa. Internet, nato come spazio di condivisione e democratizzazione del sapere, e stato
progressivamente assorbito dal paradigma neoliberista, che lo utilizza per alimentare consumismo,
individualismo e controllo. In questo contesto, |'essere umano diventa contemporaneamente
consumatore e produttore di dati, valutato in base alla sua produttivita e scartato quando non
risponde ai criteri di efficienza.

[l tecno-capitalismo non incide solo sulla societa in generale, ma penetra in profondita anche nella
vita delle comunita cristiane e religiose. L'uso pervasivo delle tecnologie digitali modifica il rapporto
con il tempo, frammenta |’attenzione, impoverisce la qualita delle relazioni e riduce gli spazi di
silenzio, ascolto e contemplazione. Lo smartphone, in particolare, introduce una logica di
disponibilita permanente che entra in conflitto con la vita comunitaria, la preghiera e I'incontro reale.
Anche la creativita e la responsabilita personale rischiano di essere delegate a dispositivi tecnologici,
come nel caso dell’intelligenza artificiale, con effetti potenzialmente disumanizzanti.

Sul piano comunitario, il paradigma tecno-capitalista rafforza una visione individualista che trasforma
i fratelli in concorrenti o strumenti funzionali ai propri obiettivi. La comunita rischia cosi di perdere il
suo valore carismatico e simbolico, diventando una semplice struttura organizzativa al servizio
dell’efficienza apostolica. La comunita ha un valore in sé: e luogo di accoglienza incondizionata,
scuola di umanita, spazio in cui le fragilita possono trasformarsi in risorsa e in cui la missione trova
radicamento e verifica. Senza una vita fraterna autentica, anche l'annuncio evangelico perde
credibilita.



In questo contesto, la vita interculturale emerge come una grande opportunita, ma anche come una
sfida. Le differenze culturali, se accolte con tempo, ascolto e pazienza, arricchiscono la visione
missionaria e aiutano a relativizzare le proprie categorie. Tuttavia, la cultura digitale tende a offrire
una comprensione superficiale del diverso, sostituendo I'incontro reale con connessioni rapide e
semplificate. Per questo e necessario custodire la comunita come spazio di relazione profonda e di
discernimento condiviso.

La terza parte del testo rappresenta il passaggio propositivo e costruttivo della riflessione, offrendo
alcune piste per ripensare la vita comunitaria e missionaria alla luce delle sfide poste dal tecno-
capitalismo. Dopo aver messo in evidenza le dinamiche disumanizzanti dell’individualismo digitale,
il testo invita a recuperare una visione integrale della missione, fondata sulla comunita come luogo
teologico, carismatico e profetico.

Dal punto di vista teologico, la missione nasce dall’agire stesso di Gesu, che non invia mai i discepoli
come individui isolati, ma li manda “due a due”, costruendo attorno a sé una comunita che annuncia
prima di tutto attraverso lo stile delle relazioni. La fraternita vissuta diventa cosi parte integrante del
messaggio evangelico: non & un semplice supporto logistico all’azione missionaria, ma una sua forma
essenziale. In questo senso, la comunita missionaria rende visibile che il Dio annunciato e
comunione e che la salvezza cristiana ha una dimensione personale e insieme comunitaria. La
missione, pertanto, non puo ridursi a un’attivita funzionale o a una somma di iniziative individuali,
ma si configura come esperienza condivisa di conversione, discernimento e testimonianza.

Sul piano carismatico, il testo richiama con forza I'importanza della comunita come spazio in cui il
carisma prende carne nella storia concreta. Il carisma non e una realta astratta o fissata una volta per
tutte, ma una dinamica viva che chiede di essere continuamente interpretata alla luce dei nuovi
contesti di poverta ed esclusione. In un mondo segnato dalla frammentazione e dalla rapidita dei
cambiamenti, la comunita diventa il luogo privilegiato per il discernimento missionario: qui si ascolta
la realta, si condividono le intuizioni, si valutano le scelte e si costruiscono metodologie capaci di
durare nel tempo. Questo processo comunitario contrasta il rischio del personalismo e
dell’identificazione della missione con singole opere o competenze individuali, favorendo invece
una visione di missione come corpo, come responsabilita condivisa.

La dimensione antropologica sottolinea |'unicita di ogni persona e dei suoi doni, opponendosi alla
riduzione funzionalista tipica del paradigma tecno-capitalista. In comunita, nessuno &
intercambiabile: ogni fratello porta una sensibilita, una storia, un modo irripetibile di vivere la
missione. Riconoscere e valorizzare questa unicita significa creare spazi di ascolto, di formazione
permanente e di accompagnamento, capaci di prevenire |’esaurimento personale e il burnout
apostolico. La sostenibilita della missione, infatti, non dipende solo dall’efficacia delle opere, ma
dalla qualita della vita interiore e delle relazioni comunitarie che le sostengono.

Infine, sul piano sociale e profetico, la comunita missionaria e chiamata a collocarsi
consapevolmente nelle periferie, intese non solo come luoghi geografici, ma come spazi esistenziali
e simbolici in cui la dignita umana & minacciata. In un mondo digitale che illude di essere ovunque,
la comunita cristiana € invitata a riscoprire il valore della presenza concreta, dell’“esserci” reale,
come forma di incarnazione del Vangelo. Questa scelta ha un valore profondamente profetico:
testimonia che & possibile vivere relazioni non fondate sulla produttivita, sulla competizione o sulla
visibilita, ma sulla cura reciproca, sulla condivisione del tempo e sull’accoglienza della fragilita. In
tal modo, la comunita stessa diventa annuncio, segno credibile di un’alternativa evangelica al
modello dominante del tecno-capitalismo.



Comunita in missione nell'era digitale: la sfida del tecno-capitalismo
Fr. Alberto Lamana Consola MCC]J

1. Il contesto: il tecno-capitalismo

La trasformazione tecnologica piu significativa degli ultimi decenni & senza dubbio Internet. La sua
rapida diffusione in tutto il mondo ha rivoluzionato il nostro modo di comunicare, informarci,
relazionarci, consumare e lavorare. Trent’anni dopo la sua nascita, tuttavia, siamo ormai consapevoli
che gli ideali ispiratori di Tim Berners-Lee — un web al servizio del bene comune, strumento di
liberazione, conoscenza condivisa e partecipazione democratica — possono essere facilmente
distorti e trasformati in strumenti di oppressione, menzogna e manipolazione.

[l neoliberismo si presenta oggi come paradigma economico unico, imponendo regole omogenee per
interpretare le interazioni sociali. Si & adattato con sorprendente rapidita ai cambiamenti tecnologici,
piegando a proprio vantaggio principi etici che, nella loro origine, erano animati da un autentico
desiderio di costruire comunita. L’antropologa ed esperta di cultura digitale Remedios Zafra definisce
questa simbiosi tra capitalismo e tecnologia “tecno-capitalismo”. Il suo timore principale e che il
capitalismo, per sua natura disinteressato alla dimensione morale delle relazioni umane, cerchi
soltanto il profitto economico. Cosi, non esiste alcuna attenzione al bene comune né alla costruzione
di un’etica collettiva che migliori la societa.

Assistiamo a un capitalismo che si e reinventato sfruttando le nuove possibilita dell’online. Le sue
campagne pubblicitarie ultra-segmentate non si limitano a rispondere ai bisogni, ma anticipano e
costruiscono desideri, alimentando un consumismo senza freni. L’essere umano viene ridotto a merce:
insieme consumatore e produttore di dati, diventa un ulteriore nodo della rete. Il sistema tecno-
capitalista, pero, non attribuisce lo stesso valore a tutti. Scarta coloro che non sono produttivi:
anziani, diversamente abile, poveri. E la “cultura dello scarto”, piu volte denunciata da Papa
Francesco, che riduce la persona a un indice di rendimento. Una economia che esclude, priva di
volto umano, e destinata al fallimento.

| social network, nati con la promessa di connetterci e creare comunita aperte, plurali e democratiche,
trasformano l'utente in produttore di dati e consumatore obbligato di pubblicita. In cambio, gli
offrono metriche generose per alimentare il proprio ego. Paghiamo soprattutto con il nostro tempo,
storditi dallo “scroll infinito” che molte piattaforme hanno introdotto come funzionalita centrale. Il
tempo, quella risorsa immateriale che dice molto su chi siamo e sulle nostre priorita, viene
frammentato e disperso in una continua richiesta di attenzione. E noi, non siamo immuni da questa
deriva.

Esiste un forte legame tra neoliberismo e individualismo. Poiché uno dei pilastri del capitalismo & il
consumo, I'individuo diventa anzitutto consumatore. Nel paradigma del web & anche un “prosumer”,
cioe uno che consuma e allo stesso tempo produce informazioni: nella maggior parte dei casi,
semplicemente dati. Cosi, la sua principale “contribuzione” al sistema diventa il consumo di dati e
pubblicita. La produttivita e ridotta alla capacita di generare visualizzazioni per attirare pubblicita, in
un ciclo senza fine di likes, cuoricini e condivisioni. Si rafforza una visione ingrandita dell’io, fondata
sulla reputazione personale, il possesso e la gratificazione immediata. Al contrario, si indeboliscono
identita fondate sulla gratuita, sulla cura, sulle relazioni disinteressate e sulla costruzione di comunita
basate su interessi condivisi.

Un altro elemento che alimenta l'individualismo e la competitivita: un’eccessiva attenzione al
successo personale a scapito delle dinamiche collaborative. Ne deriva la convinzione che ognuno
ottenga cio che merita e che successo o fallimento siano puramente individuali, ignorando la
complessita dei fattori in gioco. Cosi si perde il senso della responsabilita condivisa, quella
dimensione sociale essenziale per la nostra crescita umana e spirituale.

Le piattaforme digitali dovrebbero aprirci alla pluralita e diversita del reale; invece, analizzando le
nostre scelte personali, rafforzano forme di comunicazione sempre piu simili ai nostri gusti,
impedendo l'incontro con il diverso. Una delle grandi vittime di internet € la verita: ciascuno sembra

3



costruirsi la propria, difendendola con argomentazioni prese dalla rete anche per le opinioni piu
strampalate. Per un cristiano la verita esiste, € una ed ha un nome (Gv 14,6). Nessuno la possiede:
siamo chiamati a camminare verso di essa con umilta, lasciandoci interrogare dal grido della realta.
A rafforzare l'influenza di internet & arrivato lo smartphone, che grazie alle sue immense reti di
comunicazione ha raggiunto una diffusione impressionante in tutto il mondo. In poche decadi e
divenuto un dispositivo essenziale della vita quotidiana. Siamo raggiungibili sempre, a ogni ora. Le
sue possibilita affascinanti hanno generato una profonda discontinuita socio-culturale per la quale
non abbiamo ancora un quadro etico che ci aiuti a un uso autenticamente umano: cioé uno
strumento che favorisca realmente I'incontro e non ci renda dipendenti dalle sue continue richieste di
attenzione. Sappiamo bene che, anche tra di noi, il telefono cellulare ha introdotto una logica di
immediata disponibilita che spesso entra in conflitto con il silenzio, la contemplazione e la qualita
del tempo comunitario.

A questo elenco di effetti non puo mancare un riferimento all’Intelligenza Artificiale (IA), tecnologia
affascinante che ha gia un impatto diretto sulla nostra vita. Esistono riflessioni serie sulla sua
dimensione etica, che sottolineano il rischio del suo potere disumanizzante: delegare a una
macchina aspetti intrinsecamente umani. Anche la creativita € minacciata. Non possiamo permetterci,
per pigrizia, di lasciare che una macchina crei al posto nostro: creare e cio che ci rende umani. L'I1A
puo essere una buona alleata, ma non un sostituto.

La vita religiosa non & immune da tutto questo. Nonostante i nostri lunghi percorsi formativi, il tecno-
capitalismo — come un cavallo di Troia — & penetrato sottilmente nelle nostre dinamiche
comunitarie. Internet influisce negativamente sul tempo e sulla qualita della nostra vita fraterna, e
quindi sulla nostra missione. Passiamo troppo tempo davanti agli schermi, sottraendolo all’incontro
con le persone, che sono il cuore della nostra consacrazione. Sarebbe assurdo negare il potenziale
positivo di internet, nei termini indicati da Berners-Lee, ma e urgente riflettere su cio che internet sta
facendo alle nostre vite, a livello personale, comunitario e missionario: tre dimensioni profondamente
intrecciate nel nostro carisma comboniano.

2. Gli effetti del tecno-capitalismo sulla vita comunitaria

[l paradigma del tecno-capitalismo tende a fondarsi su un’antropologia individualista, che erode il
bene comune e riduce la persona a una semplice risorsa. Questa visione utilitaristica ci porta a
percepire i fratelli come opportunita per raggiungere i nostri obiettivi, trasformando I’altro in funzione
di noi stessi. Il risultato e il sacrificio della comunita e della solidarieta: relazioni costruite sulla
funzionalita e sulla superficialita. Ma I"individualismo non ci allontana solo emotivamente dagli altri:
li trasforma in concorrenti o, peggio ancora, in strumenti per le nostre ambizioni personali.

[l binomio vendite online-pubblicita ha un enorme impatto sulle nostre abitudini di consumo
incontrollato. La facilita di ottenere qualsiasi cosa in tempi rapidissimi € estremamente gratificante.
Oltre alla questione delle spese superficiali — gia di per sé problematica — c’e un tema piu profondo:
la ricerca di compensazione attraverso I'atto di acquistare. Critichiamo spesso questi modelli sociali,
ma non e difficile riconoscerli anche all’interno delle nostre comunita. Senza dimenticare I'impatto
ambientale di questi comportamenti e le loro gravi implicazioni lungo I'intero ciclo di produzione e
distribuzione. Come missionari, siamo chiamati a un’ecologia integrale che tenga conto non solo
della terra, ma anche delle relazioni umane.

Il tempo & quella risorsa immateriale che dice molto su chi siamo e sulle priorita delle nostre vite.
Oggi passiamo moltissimo tempo davanti a uno schermo. Certamente molte attivita apostoliche
richiedono comunicazione online e 'uso del computer come strumento di lavoro. Ma dobbiamo
chiederci quale sia la qualita di quel tempo. Abbiamo sentito dire che i social media ci avvicinano a
chi e lontano e ci allontanano da chi e vicino. Generano un distanziamento emotivo dal qui e ora,
fondamentale per il nostro servizio pastorale. Papa Leone ricordava ai Superiori Generali che il
mondo digitale puo influenzare negativamente il nostro modo di costruire e mantenere relazioni. Il



rischio e chiaro: mentre crediamo di espandere la nostra presenza, in realta possiamo ridurre la
possibilita di incontri reali.

La nostra salute comunitaria si va deteriorando. Pur vivendo sotto lo stesso tetto, il tempo qualitativo
che ci dedichiamo e sempre meno, e questo ci porta a perdere interesse gli uni per gli altri. Il
Capitolo del 2009 ci ricordava: «lLa vita fraterna e un elemento fondamentale e indispensabile per la
nostra crescita spirituale e il servizio missionario. Al raggiungimento di questi scopi dobbiamo
dedicare il tempo e I'attenzione necessari» (n. 32). Non viviamo con persone che abbiamo scelto, ma
con fratelli chiamati — come ciascuno di noi — a una missione comune. Questa chiamata condivisa
ci invita a vedere la comunita come una realta carismatica, non come una semplice struttura
funzionale al servizio della missione. La comunita ha un valore in sé, come portatrice di una Parola
che annuncia la Salvezza. Di fronte alla logica funzionalista del capitalismo, la comunita esprime la
logica dell’accoglienza incondizionata del fratello. In comunita non si misura quanto ognuno
produce.

La comunita & una scuola di vita. Ognuno porta con sé la propria fragilita, ma la comunita non e la
somma delle fragilita dei suoi membri. Solo attraverso una profonda accettazione reciproca queste
fragilita possono trasformarsi in fonte di vita. Proprio perché riconosciamo di essere fragili, possiamo
aprirci alla necessita dell’aiuto che ci viene dall’esterno. Questo ci rende anche piu umili nel nostro
apostolato. Come potremmo parlare di perdono e riconciliazione tra i popoli, se sappiamo quanto sia
difficile perdonare il fratello che vive con noi?

In questo senso la nostra vita interculturale € un’opportunita unica per aprirci all’altro, al diverso. Ci
aiuta a relativizzare la nostra cultura, o almeno a collocarla su un piano diverso rispetto a cio che ci
rende veramente umani, dove troviamo una connessione autentica. Le relazioni interculturali sono
complesse, richiedono tempo ed energia, ma rappresentano un’occasione di conoscenza di sé che
amplia la nostra comprensione personale all’interno del gruppo. Eppure, anche qui, la cultura digitale
ci tenta: offrendoci connessioni superficiali, una comprensione illusoria del “diverso”, senza il tempo
necessario per |’ascolto vero.

Non possiamo ignorare |’enorme impatto del telefono cellulare sulla nostra vita comunitaria.
Momenti privilegiati di condivisione — come i pasti o le riunioni — vengono continuamente
interrotti dalle sollecitazioni del dispositivo. E frustrante conversare con qualcuno che e fisicamente
presente, ma costantemente impegnato a rispondere ai messaggi di WhatsApp. A livello personale,
provoca interruzioni continue delle nostre attivita, riducendo drasticamente la capacita di
concentrazione. Si parla ormai apertamente di patologie legate alla dipendenza da smartphone.
Anche la preghiera comune ne soffre: quanto spesso ci troviamo a pregare con lo sguardo distratto, la
mente ancora sulle ultime notifiche.

3. Piste per una comunita missionaria

Dopo aver evidenziato gli effetti del paradigma tecno-capitalista sulla nostra comunita e sulla nostra
missione, consideriamo ora alcune piste che possano illuminarci per superare i limiti che esso ci
impone, soprattutto il problema dell’individualismo, che oggi rappresenta la sfida piu grande per la
nostra metodologia missionaria. Possiamo considerarli partendo dai seguenti ambiti: teologico,
carismatico, antropologico, sociale e profetico.

Teologico: Il punto di partenza della missione risiede nell’azione stessa di Gesu, che invia i discepoli
due a due e costruisce una comunita che annuncia. Questo camminare e stare insieme & gia di per sé
espressione di un nuovo tipo di relazioni. La buona notizia & innanzitutto un’opportunita di
conversione per chi la annuncia. La fraternita vissuta tra i discepoli e segno di credibilita
dell’annuncio: la missione comunitaria non trasmette soltanto un messaggio, ma incarna uno stile di
relazioni nuove, riconciliate e fraterne tra persone che condividono la stessa chiamata. La comunita
missionaria rende visibile che il Dio annunciato & comunione e che la salvezza non e solo personale,
ma anche comunitaria.



L’enciclica Laudato Si” ha illuminato un aspetto spesso dimenticato o polarizzato: I'integrazione della
promozione umana all'interno dell’azione missionaria. Parlando di ecologia integrale, Papa
Francesco ci ha fornito le chiavi per comprendere la missione come un’unita che abbraccia tutte le
dimensioni della persona e del suo ambiente. E qualcosa che Comboni stesso comprese e promosse.
Oggi esiste il rischio di trascurare dimensioni fondamentali dell’evangelizzazione, concentrandosi
eccessivamente sulla pastorale sacramentale, con il conseguente impoverimento della nostra
missione. La comunita, accogliendo la diversita e la sensibilita dei suoi membri, apre orizzonti piu
ampi per una risposta integrale. Le dimensioni personale, sociale e spirituale si rafforzano
reciprocamente e aiutano a evitare gli estremi dello spiritualismo o del materialismo.

Carismatico: Per Comboni, il cenacolo di apostoli & un elemento fondamentale della missione. Gia
dalla sua prima esperienza a Santa Croce, egli intui I'importanza della comunita come sostegno
reciproco a livello personale e anche nell’attivita pastorale. La nostra storia e tradizione hanno saputo
codificare questo valore nella Regola di Vita. L’individualismo non & una novita, ma oggi si manifesta
con molta piu forza a causa dell'impatto profondo dal paradigma tecno-capitalista. La comunita & il
luogo in cui si vive e si attualizza il carisma, in dialogo con la realta missionaria concreta. Oggi sono
molteplici i contesti in cui emergono “i piu poveri e abbandonati”. Come Istituto, siamo chiamati, in
ogni luogo, a discernere il senso del Carisma oggi. La comunita e lo spazio privilegiato per il
discernimento dei campi e dei metodi missionari, perché e proprio la comunita a toccare la fibra
umana di missionari in carne e ossa, che si sentono interpellati a offrire una risposta. Abbiamo
bisogno di sviluppare una metodologia concreta che risponda alle sfide odierne e, al tempo stesso,
getti le basi di un “saper fare” capace di continuare nel tempo, superando le competenze individuali.
Cio richiede confronto, valutazione periodica e apertura alla freschezza del Vangelo. Saper
documentare un’azione apostolica a livello comunitario € una grande ricchezza per I'intero Istituto,
poiché puo ispirare altre comunita ad avviare nuove iniziative in contesti diversi. Una volta entrati
nella logica della missione comunitaria, diventa naturale estenderla ad altre sfere della vita della
Chiesa locale, del laicato o persino ad altre realta di carattere sociale. E una nuova maniera di
concepire la missione come un corpo, e non attraverso l'identificazione personale con un’opera
specifica.

Antropologico: Nella comunita, ciascuno arriva con talenti unici, espressione dei doni ricevuti.
Quando questi doni sono accolti, diventano strumenti originali e irripetibili. Tuttavia, la tentazione
della logica dell’efficienza ci spinge a costruire un’immagine artificiale, monotona e standardizzata
delle persone, definendole semplicemente in base al ruolo e alle mansioni. L’individuo viene cosi
ridotto a una serie di funzioni da svolgere, e chiunque possieda le stesse competenze potrebbe
sostituirlo. In questo modo si annulla il dono che ogni persona & in sé stessa. Ognuno porta qualcosa
di nuovo e diverso, che solo con gli occhi della fede possiamo comprendere. Nessuno e sostituibile:
tutti contribuiamo con sensibilita e talenti differenti. Certo, per alcuni servizi servono competenze
specifiche, ma oltre a questo, 'interazione con la missione concreta € sempre unica. Quando una
persona lascia un servizio, non puo essere semplicemente rimpiazzata: un altro arrivera con altri doni
e altri modi di operare.

La vita interculturale diventa un’occasione privilegiata di apertura e di conoscenza della realta.
Costruire una missione in contesti interculturali significa aprirsi a una pastorale in cui le differenze
non sono un ostacolo, ma la manifestazione delle innumerevoli sfaccettature della realta, viste con lo
sguardo del missionario. Nessun gruppo culturale puo monopolizzare la visione missionaria
dell’Istituto — una tentazione in cui e facile cadere. Pertanto, occorre creare comunita e circoscrizioni
che rappresentino la ricchezza multiculturale che ci costituisce. Anche la nostra mobilita, che ci
porta a lavorare in contesti, paesi o persino continenti diversi, ci apre la mente a nuove espressioni
culturali che comportano diverse metodologie pastorali. In questo modo il missionario fa propria
un'esperienza che mette a disposizione in altri contesti.

Alcuni apostolati esauriscono le persone. Spesso mancano integrazione nella comunita e riflessione
su cio che si fa. Ciascuno e chiamato a trovare una “giusta distanza” rispetto al proprio impegno: non

6



siamo funzionari di un’opera, né dobbiamo lasciarci schiacciare dal peso delle ingiustizie contro cui
lottiamo ogni giorno. E urgente ripristinare dinamiche di formazione permanente nella comunita, che
diano spazio alla crescita personale. Il lavoro interiore e la trasformazione delle ingiustizie fanno
parte di un unico movimento di liberazione: sono due ambiti che si sostengono reciprocamente e
portano in sé la verifica della loro autenticita. E qui che risiede la vera sostenibilita: un’azione
pastorale che nutra la vita comunitaria, la fede, la passione per la missione e per gli impoveriti.
Sociale: La periferia e luogo qualificato di missione. Una comunita missionaria e tale quando sa
collocarsi non al centro, occupando spazi, ma nella periferia, luogo teologico per eccellenza: e il fare
causa comune con il cammino di un popolo. E il contesto adeguato per leggere la realta, lasciandoci
interrogare dalla sua complessita e dalle sue contraddizioni. Papa Leone ci ricorda in Dilexi te:
«...bisogna riconoscere ancora una volta che la realta si vede meglio dai margini e che i poveri sono
portatori di un’intelligenza specifica, indispensabile per la Chiesa e per I'umanita» (DT 82). Questo
“esserci” ci trasforma: cambia il nostro modo di guardare, avvicinandolo sempre di pit a come Dio
stesso contempla e abbraccia la realta. Internet ci da I'impressione di essere ovunque, alimentando
relazioni molteplici; ma e facile perdere di vista il presente e il contesto locale come luogo teologico,
Parola incarnata, spazio-tempo in cui intrecciamo le nostre vite. Il mondo virtuale genera sensazioni
gratificanti, ma rischia di allontanarci dal mondo reale nella sua concretezza. Il digitale impone un
filtro che distorce e nasconde dimensioni essenziali della persona.

Profetico: La comunita religiosa e parola profetica che sfida I'individualismo generato dal tecno-
capitalismo. Essa testimonia che & possibile vivere in modo diverso: ponendo la cura della persona al
di sopra dell’efficienza e della produttivita; vivendo secondo la logica del perdono e della
condivisione; costruendo relazioni in cui si riconosce Cristo nel fratello e nella sorella. Tutto cio e
possibile solo nella fede. E uno stile di vita che illumina una societa frammentata.

Conclusione

Viviamo in una realta segnata dal flagello della guerra, dalla crescita della poverta e dell’esclusione.
[l tecno-capitalismo continua a conquistare nuovi spazi e si impone come paradigma dominante,
promettendo soluzioni basate su una crescita economica infinita che alimenta ambizione personale e
individualismo, erodendo la dimensione sociale, essenziale per il nostro sviluppo umano.

Abbiamo visto il fascino esercitato dalla tecnologia e sappiamo di non essere immuni dal rischio di
esserne strumentalizzati nelle sue dinamiche disumanizzanti. La vita religiosa e un’alternativa a
questo sistema: testimonia una forma di vita radicalmente diversa, valorizza la comunita come luogo
dove si costruisce un’alternativa all’individualismo. E profezia in sé, quando sa collocarsi nelle
periferie, da dove immaginare possibilita nuove a partire dal Vangelo.

Ma rimaniamo umili: forse non riusciremo a cambiare il mondo; cio che & nelle nostre mani &
lasciarci cambiare, permettere allo Spirito di abitare in noi per trasformarci in strumenti della
misericordia del Padre. Cio che ci distingue come cristiani € che la nostra speranza non dipende
dalle condizioni esterne, sempre mutevoli, ma ha la sua origine nell’evento salvifico della Croce, da
cui impariamo a leggere la storia.



