
1 

Comunità in missione nell'era digitale: la sfida del tecno-capitalismo 

Fr. Alberto Lamana Consola MCCJ 

 

Abstract 

Il contributo analizza le implicazioni del paradigma del tecno-capitalismo sulla vita comunitaria e 

sulla missione delle comunità cristiane, con particolare attenzione alla vita religiosa e missionaria. 

Partendo da una lettura critica della trasformazione digitale – segnata da individualismo, consumismo, 

competizione e riduzione della persona a produttore e consumatore di dati – il testo mette in luce 

come tali dinamiche incidano profondamente sulla qualità delle relazioni, del tempo condiviso, della 

fraternità e della stessa credibilità dell’annuncio evangelico. Internet, i social network, lo smartphone 

e l’intelligenza artificiale, pur offrendo potenzialità innegabili, si inseriscono spesso in una logica 

economica che privilegia l’efficienza e il profitto a scapito del bene comune, alimentando una 

“cultura dello scarto” che contrasta con la visione cristiana della persona. 

In dialogo con la Scrittura, il magistero sociale e il carisma missionario, il testo propone una rilettura 

della comunità come luogo teologico e profetico, chiamato a incarnare un’alternativa concreta 

all’individualismo dominante. La missione non è intesa come attività individuale o funzionale, ma 

come esperienza comunitaria che rende visibile uno stile di relazioni riconciliate, fraterne e solidali. 

Vengono così esplorate alcune piste operative – teologiche, carismatiche, antropologiche, sociali e 

profetiche – che aiutano a ripensare la vita comunitaria come spazio di discernimento, formazione 

permanente e testimonianza credibile del Vangelo. 

In conclusione, il testo afferma che la vita religiosa e missionaria, quando vissuta come comunità 

autentica e interculturale, rappresenta già di per sé una parola profetica nel contesto del tecno-

capitalismo. Pur senza pretendere di cambiare il sistema globale, essa è chiamata a lasciarsi 

trasformare dallo Spirito, offrendo al mondo il segno concreto di una speranza fondata non 

sull’efficienza o sul successo, ma sulla logica evangelica della comunione, della gratuità e della cura 

reciproca. 

 

Sintesi delle idee principali del testo 

Un’analisi critica dell’impatto del tecno-capitalismo sulla vita personale, comunitaria e missionaria, 

mette in luce come la trasformazione digitale, pur offrendo grandi opportunità, sia oggi 

profondamente segnata da una logica economica che riduce le relazioni a funzioni e la persona a 

risorsa. Internet, nato come spazio di condivisione e democratizzazione del sapere, è stato 

progressivamente assorbito dal paradigma neoliberista, che lo utilizza per alimentare consumismo, 

individualismo e controllo. In questo contesto, l’essere umano diventa contemporaneamente 

consumatore e produttore di dati, valutato in base alla sua produttività e scartato quando non 

risponde ai criteri di efficienza. 

Il tecno-capitalismo non incide solo sulla società in generale, ma penetra in profondità anche nella 

vita delle comunità cristiane e religiose. L’uso pervasivo delle tecnologie digitali modifica il rapporto 

con il tempo, frammenta l’attenzione, impoverisce la qualità delle relazioni e riduce gli spazi di 

silenzio, ascolto e contemplazione. Lo smartphone, in particolare, introduce una logica di 

disponibilità permanente che entra in conflitto con la vita comunitaria, la preghiera e l’incontro reale. 

Anche la creatività e la responsabilità personale rischiano di essere delegate a dispositivi tecnologici, 

come nel caso dell’intelligenza artificiale, con effetti potenzialmente disumanizzanti. 

Sul piano comunitario, il paradigma tecno-capitalista rafforza una visione individualista che trasforma 

i fratelli in concorrenti o strumenti funzionali ai propri obiettivi. La comunità rischia così di perdere il 

suo valore carismatico e simbolico, diventando una semplice struttura organizzativa al servizio 

dell’efficienza apostolica. La comunità ha un valore in sé: è luogo di accoglienza incondizionata, 

scuola di umanità, spazio in cui le fragilità possono trasformarsi in risorsa e in cui la missione trova 

radicamento e verifica. Senza una vita fraterna autentica, anche l’annuncio evangelico perde 

credibilità. 



2 

In questo contesto, la vita interculturale emerge come una grande opportunità, ma anche come una 

sfida. Le differenze culturali, se accolte con tempo, ascolto e pazienza, arricchiscono la visione 

missionaria e aiutano a relativizzare le proprie categorie. Tuttavia, la cultura digitale tende a offrire 

una comprensione superficiale del diverso, sostituendo l’incontro reale con connessioni rapide e 

semplificate. Per questo è necessario custodire la comunità come spazio di relazione profonda e di 

discernimento condiviso. 

La terza parte del testo rappresenta il passaggio propositivo e costruttivo della riflessione, offrendo 

alcune piste per ripensare la vita comunitaria e missionaria alla luce delle sfide poste dal tecno-

capitalismo. Dopo aver messo in evidenza le dinamiche disumanizzanti dell’individualismo digitale, 

il testo invita a recuperare una visione integrale della missione, fondata sulla comunità come luogo 

teologico, carismatico e profetico. 

Dal punto di vista teologico, la missione nasce dall’agire stesso di Gesù, che non invia mai i discepoli 

come individui isolati, ma li manda “due a due”, costruendo attorno a sé una comunità che annuncia 

prima di tutto attraverso lo stile delle relazioni. La fraternità vissuta diventa così parte integrante del 

messaggio evangelico: non è un semplice supporto logistico all’azione missionaria, ma una sua forma 

essenziale. In questo senso, la comunità missionaria rende visibile che il Dio annunciato è 

comunione e che la salvezza cristiana ha una dimensione personale e insieme comunitaria. La 

missione, pertanto, non può ridursi a un’attività funzionale o a una somma di iniziative individuali, 

ma si configura come esperienza condivisa di conversione, discernimento e testimonianza. 

Sul piano carismatico, il testo richiama con forza l’importanza della comunità come spazio in cui il 

carisma prende carne nella storia concreta. Il carisma non è una realtà astratta o fissata una volta per 

tutte, ma una dinamica viva che chiede di essere continuamente interpretata alla luce dei nuovi 

contesti di povertà ed esclusione. In un mondo segnato dalla frammentazione e dalla rapidità dei 

cambiamenti, la comunità diventa il luogo privilegiato per il discernimento missionario: qui si ascolta 

la realtà, si condividono le intuizioni, si valutano le scelte e si costruiscono metodologie capaci di 

durare nel tempo. Questo processo comunitario contrasta il rischio del personalismo e 

dell’identificazione della missione con singole opere o competenze individuali, favorendo invece 

una visione di missione come corpo, come responsabilità condivisa. 

La dimensione antropologica sottolinea l’unicità di ogni persona e dei suoi doni, opponendosi alla 

riduzione funzionalista tipica del paradigma tecno-capitalista. In comunità, nessuno è 

intercambiabile: ogni fratello porta una sensibilità, una storia, un modo irripetibile di vivere la 

missione. Riconoscere e valorizzare questa unicità significa creare spazi di ascolto, di formazione 

permanente e di accompagnamento, capaci di prevenire l’esaurimento personale e il burnout 

apostolico. La sostenibilità della missione, infatti, non dipende solo dall’efficacia delle opere, ma 

dalla qualità della vita interiore e delle relazioni comunitarie che le sostengono. 

Infine, sul piano sociale e profetico, la comunità missionaria è chiamata a collocarsi 

consapevolmente nelle periferie, intese non solo come luoghi geografici, ma come spazi esistenziali 

e simbolici in cui la dignità umana è minacciata. In un mondo digitale che illude di essere ovunque, 

la comunità cristiana è invitata a riscoprire il valore della presenza concreta, dell’“esserci” reale, 

come forma di incarnazione del Vangelo. Questa scelta ha un valore profondamente profetico: 

testimonia che è possibile vivere relazioni non fondate sulla produttività, sulla competizione o sulla 

visibilità, ma sulla cura reciproca, sulla condivisione del tempo e sull’accoglienza della fragilità. In 

tal modo, la comunità stessa diventa annuncio, segno credibile di un’alternativa evangelica al 

modello dominante del tecno-capitalismo. 

 

  



3 

Comunità in missione nell'era digitale: la sfida del tecno-capitalismo 

Fr. Alberto Lamana Consola MCCJ 

 

1. Il contesto: il tecno-capitalismo 

La trasformazione tecnologica più significativa degli ultimi decenni è senza dubbio Internet. La sua 

rapida diffusione in tutto il mondo ha rivoluzionato il nostro modo di comunicare, informarci, 

relazionarci, consumare e lavorare. Trent’anni dopo la sua nascita, tuttavia, siamo ormai consapevoli 

che gli ideali ispiratori di Tim Berners-Lee — un web al servizio del bene comune, strumento di 

liberazione, conoscenza condivisa e partecipazione democratica — possono essere facilmente 

distorti e trasformati in strumenti di oppressione, menzogna e manipolazione. 

Il neoliberismo si presenta oggi come paradigma economico unico, imponendo regole omogenee per 

interpretare le interazioni sociali. Si è adattato con sorprendente rapidità ai cambiamenti tecnologici, 

piegando a proprio vantaggio principi etici che, nella loro origine, erano animati da un autentico 

desiderio di costruire comunità. L’antropologa ed esperta di cultura digitale Remedios Zafra definisce 

questa simbiosi tra capitalismo e tecnologia “tecno-capitalismo”. Il suo timore principale è che il 

capitalismo, per sua natura disinteressato alla dimensione morale delle relazioni umane, cerchi 

soltanto il profitto economico. Così, non esiste alcuna attenzione al bene comune né alla costruzione 

di un’etica collettiva che migliori la società. 

Assistiamo a un capitalismo che si è reinventato sfruttando le nuove possibilità dell’online. Le sue 

campagne pubblicitarie ultra-segmentate non si limitano a rispondere ai bisogni, ma anticipano e 

costruiscono desideri, alimentando un consumismo senza freni. L’essere umano viene ridotto a merce: 

insieme consumatore e produttore di dati, diventa un ulteriore nodo della rete. Il sistema tecno-

capitalista, però, non attribuisce lo stesso valore a tutti. Scarta coloro che non sono produttivi: 

anziani, diversamente abile, poveri. È la “cultura dello scarto”, più volte denunciata da Papa 

Francesco, che riduce la persona a un indice di rendimento. Una economia che esclude, priva di 

volto umano, è destinata al fallimento. 

I social network, nati con la promessa di connetterci e creare comunità aperte, plurali e democratiche, 

trasformano l’utente in produttore di dati e consumatore obbligato di pubblicità. In cambio, gli 

offrono metriche generose per alimentare il proprio ego. Paghiamo soprattutto con il nostro tempo, 

storditi dallo “scroll infinito” che molte piattaforme hanno introdotto come funzionalità centrale. Il 

tempo, quella risorsa immateriale che dice molto su chi siamo e sulle nostre priorità, viene 

frammentato e disperso in una continua richiesta di attenzione. E noi, non siamo immuni da questa 

deriva. 

Esiste un forte legame tra neoliberismo e individualismo. Poiché uno dei pilastri del capitalismo è il 

consumo, l’individuo diventa anzitutto consumatore. Nel paradigma del web è anche un “prosumer”, 

cioè uno che consuma e allo stesso tempo produce informazioni: nella maggior parte dei casi, 

semplicemente dati. Così, la sua principale “contribuzione” al sistema diventa il consumo di dati e 

pubblicità. La produttività è ridotta alla capacità di generare visualizzazioni per attirare pubblicità, in 

un ciclo senza fine di likes, cuoricini e condivisioni. Si rafforza una visione ingrandita dell’io, fondata 

sulla reputazione personale, il possesso e la gratificazione immediata. Al contrario, si indeboliscono 

identità fondate sulla gratuità, sulla cura, sulle relazioni disinteressate e sulla costruzione di comunità 

basate su interessi condivisi. 

Un altro elemento che alimenta l’individualismo è la competitività: un’eccessiva attenzione al 

successo personale a scapito delle dinamiche collaborative. Ne deriva la convinzione che ognuno 

ottenga ciò che merita e che successo o fallimento siano puramente individuali, ignorando la 

complessità dei fattori in gioco. Così si perde il senso della responsabilità condivisa, quella 

dimensione sociale essenziale per la nostra crescita umana e spirituale. 

Le piattaforme digitali dovrebbero aprirci alla pluralità e diversità del reale; invece, analizzando le 

nostre scelte personali, rafforzano forme di comunicazione sempre più simili ai nostri gusti, 

impedendo l’incontro con il diverso. Una delle grandi vittime di internet è la verità: ciascuno sembra 



4 

costruirsi la propria, difendendola con argomentazioni prese dalla rete anche per le opinioni più 

strampalate. Per un cristiano la verità esiste, è una ed ha un nome (Gv 14,6). Nessuno la possiede: 

siamo chiamati a camminare verso di essa con umiltà, lasciandoci interrogare dal grido della realtà. 

A rafforzare l’influenza di internet è arrivato lo smartphone, che grazie alle sue immense reti di 

comunicazione ha raggiunto una diffusione impressionante in tutto il mondo. In poche decadi è 

divenuto un dispositivo essenziale della vita quotidiana. Siamo raggiungibili sempre, a ogni ora. Le 

sue possibilità affascinanti hanno generato una profonda discontinuità socio-culturale per la quale 

non abbiamo ancora un quadro etico che ci aiuti a un uso autenticamente umano: cioè uno 

strumento che favorisca realmente l’incontro e non ci renda dipendenti dalle sue continue richieste di 

attenzione. Sappiamo bene che, anche tra di noi, il telefono cellulare ha introdotto una logica di 

immediata disponibilità che spesso entra in conflitto con il silenzio, la contemplazione e la qualità 

del tempo comunitario. 

A questo elenco di effetti non può mancare un riferimento all’Intelligenza Artificiale (IA), tecnologia 

affascinante che ha già un impatto diretto sulla nostra vita. Esistono riflessioni serie sulla sua 

dimensione etica, che sottolineano il rischio del suo potere disumanizzante: delegare a una 

macchina aspetti intrinsecamente umani. Anche la creatività è minacciata. Non possiamo permetterci, 

per pigrizia, di lasciare che una macchina crei al posto nostro: creare è ciò che ci rende umani. L’IA 

può essere una buona alleata, ma non un sostituto.  

La vita religiosa non è immune da tutto questo. Nonostante i nostri lunghi percorsi formativi, il tecno-

capitalismo — come un cavallo di Troia — è penetrato sottilmente nelle nostre dinamiche 

comunitarie. Internet influisce negativamente sul tempo e sulla qualità della nostra vita fraterna, e 

quindi sulla nostra missione. Passiamo troppo tempo davanti agli schermi, sottraendolo all’incontro 

con le persone, che sono il cuore della nostra consacrazione. Sarebbe assurdo negare il potenziale 

positivo di internet, nei termini indicati da Berners-Lee, ma è urgente riflettere su ciò che internet sta 

facendo alle nostre vite, a livello personale, comunitario e missionario: tre dimensioni profondamente 

intrecciate nel nostro carisma comboniano. 

 

2. Gli effetti del tecno-capitalismo sulla vita comunitaria 

Il paradigma del tecno-capitalismo tende a fondarsi su un’antropologia individualista, che erode il 

bene comune e riduce la persona a una semplice risorsa. Questa visione utilitaristica ci porta a 

percepire i fratelli come opportunità per raggiungere i nostri obiettivi, trasformando l’altro in funzione 

di noi stessi. Il risultato è il sacrificio della comunità e della solidarietà: relazioni costruite sulla 

funzionalità e sulla superficialità. Ma l’individualismo non ci allontana solo emotivamente dagli altri: 

li trasforma in concorrenti o, peggio ancora, in strumenti per le nostre ambizioni personali. 

Il binomio vendite online–pubblicità ha un enorme impatto sulle nostre abitudini di consumo 

incontrollato. La facilità di ottenere qualsiasi cosa in tempi rapidissimi è estremamente gratificante. 

Oltre alla questione delle spese superficiali — già di per sé problematica — c’è un tema più profondo: 

la ricerca di compensazione attraverso l’atto di acquistare. Critichiamo spesso questi modelli sociali, 

ma non è difficile riconoscerli anche all’interno delle nostre comunità. Senza dimenticare l’impatto 

ambientale di questi comportamenti e le loro gravi implicazioni lungo l’intero ciclo di produzione e 

distribuzione. Come missionari, siamo chiamati a un’ecologia integrale che tenga conto non solo 

della terra, ma anche delle relazioni umane. 

Il tempo è quella risorsa immateriale che dice molto su chi siamo e sulle priorità delle nostre vite. 

Oggi passiamo moltissimo tempo davanti a uno schermo. Certamente molte attività apostoliche 

richiedono comunicazione online e l’uso del computer come strumento di lavoro. Ma dobbiamo 

chiederci quale sia la qualità di quel tempo. Abbiamo sentito dire che i social media ci avvicinano a 

chi è lontano e ci allontanano da chi è vicino. Generano un distanziamento emotivo dal qui e ora, 

fondamentale per il nostro servizio pastorale. Papa Leone ricordava ai Superiori Generali che il 

mondo digitale può influenzare negativamente il nostro modo di costruire e mantenere relazioni. Il 



5 

rischio è chiaro: mentre crediamo di espandere la nostra presenza, in realtà possiamo ridurre la 

possibilità di incontri reali. 

La nostra salute comunitaria si va deteriorando. Pur vivendo sotto lo stesso tetto, il tempo qualitativo 

che ci dedichiamo è sempre meno, e questo ci porta a perdere interesse gli uni per gli altri. Il 

Capitolo del 2009 ci ricordava: «La vita fraterna è un elemento fondamentale e indispensabile per la 

nostra crescita spirituale e il servizio missionario. Al raggiungimento di questi scopi dobbiamo 

dedicare il tempo e l’attenzione necessari» (n. 32). Non viviamo con persone che abbiamo scelto, ma 

con fratelli chiamati — come ciascuno di noi — a una missione comune. Questa chiamata condivisa 

ci invita a vedere la comunità come una realtà carismatica, non come una semplice struttura 

funzionale al servizio della missione. La comunità ha un valore in sé, come portatrice di una Parola 

che annuncia la Salvezza. Di fronte alla logica funzionalista del capitalismo, la comunità esprime la 

logica dell’accoglienza incondizionata del fratello. In comunità non si misura quanto ognuno 

produce. 

La comunità è una scuola di vita. Ognuno porta con sé la propria fragilità, ma la comunità non è la 

somma delle fragilità dei suoi membri. Solo attraverso una profonda accettazione reciproca queste 

fragilità possono trasformarsi in fonte di vita. Proprio perché riconosciamo di essere fragili, possiamo 

aprirci alla necessità dell’aiuto che ci viene dall’esterno. Questo ci rende anche più umili nel nostro 

apostolato. Come potremmo parlare di perdono e riconciliazione tra i popoli, se sappiamo quanto sia 

difficile perdonare il fratello che vive con noi? 

In questo senso la nostra vita interculturale è un’opportunità unica per aprirci all’altro, al diverso. Ci 

aiuta a relativizzare la nostra cultura, o almeno a collocarla su un piano diverso rispetto a ciò che ci 

rende veramente umani, dove troviamo una connessione autentica. Le relazioni interculturali sono 

complesse, richiedono tempo ed energia, ma rappresentano un’occasione di conoscenza di sé che 

amplia la nostra comprensione personale all’interno del gruppo. Eppure, anche qui, la cultura digitale 

ci tenta: offrendoci connessioni superficiali, una comprensione illusoria del “diverso”, senza il tempo 

necessario per l’ascolto vero. 

Non possiamo ignorare l’enorme impatto del telefono cellulare sulla nostra vita comunitaria. 

Momenti privilegiati di condivisione — come i pasti o le riunioni — vengono continuamente 

interrotti dalle sollecitazioni del dispositivo. È frustrante conversare con qualcuno che è fisicamente 

presente, ma costantemente impegnato a rispondere ai messaggi di WhatsApp. A livello personale, 

provoca interruzioni continue delle nostre attività, riducendo drasticamente la capacità di 

concentrazione. Si parla ormai apertamente di patologie legate alla dipendenza da smartphone. 

Anche la preghiera comune ne soffre: quanto spesso ci troviamo a pregare con lo sguardo distratto, la 

mente ancora sulle ultime notifiche. 

 

3. Piste per una comunità missionaria 

Dopo aver evidenziato gli effetti del paradigma tecno-capitalista sulla nostra comunità e sulla nostra 

missione, consideriamo ora alcune piste che possano illuminarci per superare i limiti che esso ci 

impone, soprattutto il problema dell’individualismo, che oggi rappresenta la sfida più grande per la 

nostra metodologia missionaria. Possiamo considerarli partendo dai seguenti ambiti: teologico, 

carismatico, antropologico, sociale e profetico. 

Teologico: Il punto di partenza della missione risiede nell’azione stessa di Gesù, che invia i discepoli 

due a due e costruisce una comunità che annuncia. Questo camminare e stare insieme è già di per sé 

espressione di un nuovo tipo di relazioni. La buona notizia è innanzitutto un’opportunità di 

conversione per chi la annuncia. La fraternità vissuta tra i discepoli è segno di credibilità 

dell’annuncio: la missione comunitaria non trasmette soltanto un messaggio, ma incarna uno stile di 

relazioni nuove, riconciliate e fraterne tra persone che condividono la stessa chiamata. La comunità 

missionaria rende visibile che il Dio annunciato è comunione e che la salvezza non è solo personale, 

ma anche comunitaria. 



6 

L’enciclica Laudato Si’ ha illuminato un aspetto spesso dimenticato o polarizzato: l’integrazione della 

promozione umana all’interno dell’azione missionaria. Parlando di ecologia integrale, Papa 

Francesco ci ha fornito le chiavi per comprendere la missione come un’unità che abbraccia tutte le 

dimensioni della persona e del suo ambiente. È qualcosa che Comboni stesso comprese e promosse. 

Oggi esiste il rischio di trascurare dimensioni fondamentali dell’evangelizzazione, concentrandosi 

eccessivamente sulla pastorale sacramentale, con il conseguente impoverimento della nostra 

missione. La comunità, accogliendo la diversità e la sensibilità dei suoi membri, apre orizzonti più 

ampi per una risposta integrale. Le dimensioni personale, sociale e spirituale si rafforzano 

reciprocamente e aiutano a evitare gli estremi dello spiritualismo o del materialismo. 

Carismatico: Per Comboni, il cenacolo di apostoli è un elemento fondamentale della missione. Già 

dalla sua prima esperienza a Santa Croce, egli intuì l’importanza della comunità come sostegno 

reciproco a livello personale e anche nell’attività pastorale. La nostra storia e tradizione hanno saputo 

codificare questo valore nella Regola di Vita. L’individualismo non è una novità, ma oggi si manifesta 

con molta più forza a causa dell’impatto profondo dal paradigma tecno-capitalista. La comunità è il 

luogo in cui si vive e si attualizza il carisma, in dialogo con la realtà missionaria concreta. Oggi sono 

molteplici i contesti in cui emergono “i più poveri e abbandonati”. Come Istituto, siamo chiamati, in 

ogni luogo, a discernere il senso del Carisma oggi. La comunità è lo spazio privilegiato per il 

discernimento dei campi e dei metodi missionari, perché è proprio la comunità a toccare la fibra 

umana di missionari in carne e ossa, che si sentono interpellati a offrire una risposta. Abbiamo 

bisogno di sviluppare una metodologia concreta che risponda alle sfide odierne e, al tempo stesso, 

getti le basi di un “saper fare” capace di continuare nel tempo, superando le competenze individuali. 

Ciò richiede confronto, valutazione periodica e apertura alla freschezza del Vangelo. Saper 

documentare un’azione apostolica a livello comunitario è una grande ricchezza per l’intero Istituto, 

poiché può ispirare altre comunità ad avviare nuove iniziative in contesti diversi. Una volta entrati 

nella logica della missione comunitaria, diventa naturale estenderla ad altre sfere della vita della 

Chiesa locale, del laicato o persino ad altre realtà di carattere sociale. È una nuova maniera di 

concepire la missione come un corpo, e non attraverso l’identificazione personale con un’opera 

specifica. 

Antropologico: Nella comunità, ciascuno arriva con talenti unici, espressione dei doni ricevuti. 

Quando questi doni sono accolti, diventano strumenti originali e irripetibili. Tuttavia, la tentazione 

della logica dell’efficienza ci spinge a costruire un’immagine artificiale, monotona e standardizzata 

delle persone, definendole semplicemente in base al ruolo e alle mansioni. L’individuo viene così 

ridotto a una serie di funzioni da svolgere, e chiunque possieda le stesse competenze potrebbe 

sostituirlo. In questo modo si annulla il dono che ogni persona è in sé stessa. Ognuno porta qualcosa 

di nuovo e diverso, che solo con gli occhi della fede possiamo comprendere. Nessuno è sostituibile: 

tutti contribuiamo con sensibilità e talenti differenti. Certo, per alcuni servizi servono competenze 

specifiche, ma oltre a questo, l’interazione con la missione concreta è sempre unica. Quando una 

persona lascia un servizio, non può essere semplicemente rimpiazzata: un altro arriverà con altri doni 

e altri modi di operare. 

La vita interculturale diventa un’occasione privilegiata di apertura e di conoscenza della realtà. 

Costruire una missione in contesti interculturali significa aprirsi a una pastorale in cui le differenze 

non sono un ostacolo, ma la manifestazione delle innumerevoli sfaccettature della realtà, viste con lo 

sguardo del missionario. Nessun gruppo culturale può monopolizzare la visione missionaria 

dell’Istituto – una tentazione in cui è facile cadere. Pertanto, occorre creare comunità e circoscrizioni 

che rappresentino la ricchezza multiculturale che ci costituisce. Anche la nostra mobilità, che ci 

porta a lavorare in contesti, paesi o persino continenti diversi, ci apre la mente a nuove espressioni 

culturali che comportano diverse metodologie pastorali. In questo modo il missionario fa propria 

un'esperienza che mette a disposizione in altri contesti.  

Alcuni apostolati esauriscono le persone. Spesso mancano integrazione nella comunità e riflessione 

su ciò che si fa. Ciascuno è chiamato a trovare una “giusta distanza” rispetto al proprio impegno: non 



7 

siamo funzionari di un’opera, né dobbiamo lasciarci schiacciare dal peso delle ingiustizie contro cui 

lottiamo ogni giorno. È urgente ripristinare dinamiche di formazione permanente nella comunità, che 

diano spazio alla crescita personale. Il lavoro interiore e la trasformazione delle ingiustizie fanno 

parte di un unico movimento di liberazione: sono due ambiti che si sostengono reciprocamente e 

portano in sé la verifica della loro autenticità. È qui che risiede la vera sostenibilità: un’azione 

pastorale che nutra la vita comunitaria, la fede, la passione per la missione e per gli impoveriti. 

Sociale: La periferia è luogo qualificato di missione. Una comunità missionaria è tale quando sa 

collocarsi non al centro, occupando spazi, ma nella periferia, luogo teologico per eccellenza: è il fare 

causa comune con il cammino di un popolo. È il contesto adeguato per leggere la realtà, lasciandoci 

interrogare dalla sua complessità e dalle sue contraddizioni. Papa Leone ci ricorda in Dilexi te: 

«...bisogna riconoscere ancora una volta che la realtà si vede meglio dai margini e che i poveri sono 

portatori di un’intelligenza specifica, indispensabile per la Chiesa e per l’umanità» (DT 82). Questo 

“esserci” ci trasforma: cambia il nostro modo di guardare, avvicinandolo sempre di più a come Dio 

stesso contempla e abbraccia la realtà. Internet ci dà l’impressione di essere ovunque, alimentando 

relazioni molteplici; ma è facile perdere di vista il presente e il contesto locale come luogo teologico, 

Parola incarnata, spazio-tempo in cui intrecciamo le nostre vite. Il mondo virtuale genera sensazioni 

gratificanti, ma rischia di allontanarci dal mondo reale nella sua concretezza. Il digitale impone un 

filtro che distorce e nasconde dimensioni essenziali della persona. 

Profetico: La comunità religiosa è parola profetica che sfida l’individualismo generato dal tecno-

capitalismo. Essa testimonia che è possibile vivere in modo diverso: ponendo la cura della persona al 

di sopra dell’efficienza e della produttività; vivendo secondo la logica del perdono e della 

condivisione; costruendo relazioni in cui si riconosce Cristo nel fratello e nella sorella. Tutto ciò è 

possibile solo nella fede. È uno stile di vita che illumina una società frammentata. 

 

Conclusione 

Viviamo in una realtà segnata dal flagello della guerra, dalla crescita della povertà e dell’esclusione. 

Il tecno-capitalismo continua a conquistare nuovi spazi e si impone come paradigma dominante, 

promettendo soluzioni basate su una crescita economica infinita che alimenta ambizione personale e 

individualismo, erodendo la dimensione sociale, essenziale per il nostro sviluppo umano. 

Abbiamo visto il fascino esercitato dalla tecnologia e sappiamo di non essere immuni dal rischio di 

esserne strumentalizzati nelle sue dinamiche disumanizzanti. La vita religiosa è un’alternativa a 

questo sistema: testimonia una forma di vita radicalmente diversa, valorizza la comunità come luogo 

dove si costruisce un’alternativa all’individualismo. È profezia in sé, quando sa collocarsi nelle 

periferie, da dove immaginare possibilità nuove a partire dal Vangelo. 

Ma rimaniamo umili: forse non riusciremo a cambiare il mondo; ciò che è nelle nostre mani è 

lasciarci cambiare, permettere allo Spirito di abitare in noi per trasformarci in strumenti della 

misericordia del Padre. Ciò che ci distingue come cristiani è che la nostra speranza non dipende 

dalle condizioni esterne, sempre mutevoli, ma ha la sua origine nell’evento salvifico della Croce, da 

cui impariamo a leggere la storia. 


