
1 

La missione comboniana nel discernimento dei Capitoli generali (1985 -2022) 

Segretariato Generale della Missione – Novembre 2025 

 

Abstract 

Il documento La missione comboniana nel discernimento dei Capitoli generali (1985–2022) offre una 

rilettura organica e sintetica di quarant’anni di discernimento missionario dell’Istituto dei Missionari 

Comboniani, alla luce dei profondi cambiamenti globali, ecclesiali e culturali intervenuti dalla fine del 

XX secolo a oggi. Attraverso l’analisi degli Atti degli ultimi sette Capitoli generali, il testo mostra come 

l’Istituto abbia progressivamente elaborato una visione coerente e dinamica della missione, radicata 

nella prospettiva teologica della Missio Dei e fedelmente ispirata al carisma di Daniele Comboni. 

Pur in assenza di una trattazione sistematica unitaria nei singoli Capitoli, la loro lettura complessiva 

evidenzia una sostanziale continuità nel discernimento, articolata attorno a cinque nuclei 

fondamentali: una chiara visione teologica della missione come partecipazione all’azione trinitaria di 

Dio nel mondo; la definizione della missione specifica dell’Istituto come missione ad gentes, con 

preferenza per i più poveri e abbandonati; sei principi carismatici che ne qualificano lo stile (l’ora di 

Dio, il fare causa comune, la rigenerazione dell’Africa con l’Africa, il cenacolo di apostoli, il 

coinvolgimento ecclesiale e la missione segnata dalla croce); tre elementi metodologici fondamentali 

(inserzione, approccio ministeriale e inculturazione); e infine l’individuazione di campi di lavoro 

prioritari e pastorali specifiche come percorso di riqualificazione missionaria. 

Il testo evidenzia come la missione comboniana si sia sviluppata in dialogo costante con il magistero 

della Chiesa, la riflessione missiologica contemporanea e le trasformazioni storiche, assumendo 

progressivamente dimensioni come la giustizia, la pace, l’integrità del creato, il dialogo interreligioso 

e l’ecologia integrale. Ne emerge un orizzonte comune capace di tenere insieme pluralità di contesti 

e sensibilità, offrendo una base condivisa per il rinnovamento e la riorganizzazione del servizio 

missionario dell’Istituto in fedeltà al carisma e in risposta alle sfide della nuova epoca storica. 

 

Sintesi delle idee principali del testo 

Il documento La missione comboniana nel discernimento dei Capitoli generali (1985–2022) propone 

una rilettura unitaria e interpretativa di quarant’anni di discernimento missionario dell’Istituto dei 

Missionari Comboniani, collocandolo nel contesto dei profondi cambiamenti epocali che hanno 

interessato il mondo, la Chiesa e la riflessione missiologica contemporanea. L’analisi degli Atti dei sette 

Capitoli generali dal 1985 al 2022 mostra come, pur nella pluralità di accenti, linguaggi e priorità 

legate ai diversi momenti storici, emerga una sostanziale continuità di visione e di orientamento, 

radicata nel carisma di Daniele Comboni e nella fedeltà alla missione evangelizzatrice della Chiesa. 

Un primo asse fondamentale del testo è la prospettiva teologica della missione. I Capitoli assumono in 

modo chiaro la visione della Missio Dei, maturata nel Concilio Vaticano II e sviluppata dal magistero 

successivo: la missione non nasce dall’iniziativa della Chiesa o degli istituti missionari, ma dal Dio 

trinitario che continua a operare nella storia. I missionari partecipano a questa azione divina, 

testimoniando e annunciando il Regno di Dio come offerta di vita piena per tutta l’umanità. La missione 

è così intesa come compassione di Dio per un mondo ferito e diviso, come condivisione del suo sogno 

di riconciliazione, giustizia e fraternità universale. 

In questa cornice teologica si colloca la missione specifica dell’Istituto, definita come missione ad 

gentes, rivolta in modo preferenziale ai popoli e ai gruppi umani non ancora o non sufficientemente 

evangelizzati, soprattutto quelli segnati da povertà, emarginazione e abbandono. L’annuncio esplicito 

di Gesù Cristo rimane una priorità irrinunciabile, inseparabile però dalla testimonianza di vita, 

dall’impegno per la giustizia, la pace e l’integrità del creato e dalla promozione umana integrale. I 

Capitoli insistono sulla necessità di scelte radicali e coraggiose, capaci di evitare la dispersione degli 

impegni e di orientare le forze disponibili verso le vere frontiere della missione. 



2 

Un contributo centrale del documento è l’individuazione di sei principi carismatici che, nel loro 

insieme, definiscono lo stile della missione comboniana. Il primo è l’ora di Dio, cioè la consapevolezza 

che Dio continua ad agire nella storia e nelle culture dei popoli, chiedendo ai missionari un costante 

discernimento dei segni dei tempi e dei luoghi. A questo si collega il fare causa comune, espressione 

tipica del carisma comboniano, che indica uno stile di presenza solidale, di condivisione della vita, 

delle sofferenze e delle speranze della gente, fino all’assunzione dei rischi e delle fragilità proprie delle 

situazioni di frontiera. 

Il terzo principio, la rigenerazione dell’Africa con l’Africa, esprime una visione profondamente 

partecipativa della missione: i popoli non sono oggetto dell’evangelizzazione, ma soggetti attivi della 

propria liberazione e crescita umana e cristiana. Questo comporta fiducia nelle persone, 

valorizzazione delle culture, formazione di leader locali, costruzione di comunità cristiane vive e 

cammini di inculturazione del Vangelo. Il quarto principio, il cenacolo di apostoli, sottolinea la 

dimensione comunitaria della missione: i comboniani sono chiamati a evangelizzare come comunità 

interculturali, segno di fraternità, comunione e riconciliazione in un mondo frammentato. 

Il coinvolgimento ecclesiale costituisce il quinto principio: l’Istituto vive la missione in comunione con 

le Chiese locali, al loro servizio, evitando protagonismi e paternalismi, e allo stesso tempo promuove 

l’apertura missionaria delle Chiese stesse, favorendo uno scambio di doni e una responsabilità 

condivisa per la missione universale. Infine, la missione segnata dalla croce riconosce che l’annuncio 

del Vangelo comporta inevitabilmente il confronto con la sofferenza, il rifiuto e talvolta il martirio; 

questa dimensione non è cercata, ma accolta come luogo di fedeltà al carisma e di testimonianza 

radicale dell’amore di Cristo. 

Accanto ai principi carismatici, il documento individua tre elementi metodologici fondamentali che 

attraversano l’intero percorso capitolare. Il primo è l’inserzione, intesa come immersione reale nella 

vita dei popoli, attraverso lo studio della lingua e della cultura, uno stile di vita semplice e povero e 

una prossimità concreta alle persone. Il secondo è l’approccio ministeriale, che valorizza la pluralità 

dei ministeri, la corresponsabilità ecclesiale, la formazione di comunità cristiane vive e l’integrazione 

tra evangelizzazione e ministero sociale. In questo quadro assumono particolare rilievo la GPIC e, negli 

ultimi Capitoli, l’ecologia integrale come asse trasversale della missione. Il terzo elemento è 

l’inculturazione, intesa come processo dinamico attraverso cui il Vangelo si incarna nelle culture e le 

culture arricchiscono la Chiesa, in un cammino guidato dallo Spirito e vissuto in comunione con le 

Chiese locali. 

Un ulteriore tema centrale è quello dei campi di lavoro prioritari e delle pastorali specifiche. Di fronte 

alla sproporzione tra impegni e risorse e alla complessità delle nuove sfide globali, i Capitoli hanno 

progressivamente orientato l’Istituto verso una riorganizzazione missionaria basata su priorità 

continentali, su gruppi umani specifici e su forme di collaborazione interprovinciale e continentale. Le 

pastorali specifiche diventano così lo strumento privilegiato per qualificare la presenza missionaria, 

evitare la frammentazione e rendere più incisivo il servizio evangelizzatore. 

In conclusione, la rilettura dei Capitoli generali dal 1985 al 2022 mostra che, al di là della pluralità dei 

contesti e delle sensibilità, esiste un orizzonte condiviso che dà unità alla missione comboniana. 

Questo orizzonte tiene insieme visione teologica, identità carismatica, metodo missionario e scelte 

operative, offrendo una base solida per continuare il cammino di rinnovamento e riqualificazione della 

missione in fedeltà al Vangelo e in risposta alle sfide della nuova epoca storica. 

 

La missione comboniana nel discernimento dei Capitoli generali (1985 -2022) 

Introduzione 

La riflessione missiologica degli ultimi 40 anni ha registrato un certo dinamismo e l’emergere di vari 

modelli di missione. Questo non deve meravigliare, considerando i grandi cambiamenti epocali che 

hanno preso piede, tanto nel mondo quanto nella Chiesa. L’ormai classico saggio di David Bosch, La 



3 

trasformazione della missione (1991), è divenuto un riferimento imprescindibile, con il suo approccio 

complesso che ha descritto le diverse dimensioni della missione attraverso dei modelli, cioè schemi 

interpretativi che cercano di definire, descrivere e orientare la natura, le priorità, i metodi e gli obiettivi 

dell'attività missionaria. Così oggi la missione sfugge a una singola definizione astratta, ma in quanto 

realtà poliedrica si presta ad essere descritta da vari punti di vista, che ne colgono aspetti diversi e 

complementari. È divenuta consuetudine parlare di “missione come…” o “missione è…” per 

sottolineare tali aspetti o dimensioni caratterizzanti la missione ai nostri tempi. Un simile approccio 

risulta adatto ad un mondo in rapido cambiamento, che richiede un discernimento continuo ed una 

apertura a nuove realtà. D’altro canto, tuttavia, tende a frammentare la visione e a creare una tensione 

tra le diverse dimensioni. 

Tutto questo fa nascere il bisogno ed il desiderio di arrivare ad una sintesi, ad una visione d’insieme 

capace di offrire un quadro di riferimento generale coerente nel quale potersi collocare. Il lavoro di 

missiologi come S. Bevans and R. Schroeder (cf. Teologia per la missione oggi. Costanti nel contesto, 

2004; Dialogo profetico. La forma della missione per il nostro tempo, 2012) testimonia tale sforzo per 

arrivare ad una sintesi. Una testimonianza per noi ancora più importante è quella che ci viene dal 

discernimento degli ultimi sette capitoli generali (1985 – 2022). Questi ci mostrano un percorso che 

tiene conto dei cambiamenti a livello sistemico globale, ecclesiale ed anche nell’Istituto comboniano, 

alla ricerca della fedeltà al carisma ed alla missione in un mondo che cambia. 

Un cammino di 40 anni 

Situiamo il punto di partenza al Capitolo del 1985 perché è stato il primo dopo l’adozione della nuova 

Regola di Vita (RV). Gli Atti capitolari registrano grandi cambiamenti epocali nel mondo, nella chiesa 

e nel pensiero missionario e lanciano il processo di revisione e riqualificazione degli impegni, come 

prima priorità. Le altre due priorità erano, rispettivamente, evangelizzare come comunità ed in 

comunione con la Chiesa locale; e far emergere i valori del Regno di Dio in ordine alla liberazione 

umana integrale. Tre temi che riflettono il bisogno di rispondere ai cambiamenti epocali in sintonia 

con la nuova Regola di Vita. Anche se il Capitolo intendeva indirizzare un percorso di sei anni, in 

realtà ha messo a tema degli aspetti che caratterizzeranno la riflessione ed il discernimento capitolare 

fino ai nostri giorni. 

Il Capitolo del 1991 ha dialogato e raccolto le istanze della Redemptoris missio (1990) e del magistero 

sociale di Giovanni Paolo II (Sollicitudo rei socialis e Centesimus anno). Si tratta di un periodo storico 

molto particolare, con la fine della guerra fredda è l’espansione rapida dei processi di globalizzazione 

economica. Questi, a loro volta, attivano dei movimenti di ricerca di radici culturali e di giustizia 

sociale che interpellano la missione, sollecitando il bisogno crescente di affermazione culturale dei 

popoli, di inculturazione e di GPIC (giustizia, pace e integrità del creato). Gli atti capitolari 

approfondiscono l’istanza di rinnovamento dell’Istituto, in continuità con il Capitolo precedente. 

Sottolineano il bisogno di approfondire la spiritualità, di promuovere comunità come cenacoli di 

apostoli, di mettere a fuoco delle priorità in termini di campi di lavoro e frontiere, di definire una 

metodologia comboniana chiara ed efficace in comunione con la chiesa locale. 

Il Capitolo del 1997 è stato influenzato dal sinodo africano (1994) e dal processo che ha portato alla 

beatificazione di Daniele Comboni (1996), oltre che dalla riflessione missiologica, dalla crescente 

internazionalità dell’Istituto e, più in generale, dalla crescente consapevolezza del pluralismo culturale 

e religioso. L’energia sprigionata da questi processi spinge l’Istituto oltre un certo senso di stanchezza 

e perdita di entusiasmo. Viene colta “l’ora dell’Africa” e sottolineati alcuni aspetti della missione 

particolarmente significativi in quel contesto storico: inculturazione e dialogo, collaborazione e 

impegno per la giustizia e la pace, e animazione missionaria. 

Nel 2003, il clima è influenzato dalla canonizzazione di Daniele Comboni e riflette le attese per un 

nuovo inizio con il nuovo millennio (Novo millennio ineunte), un contesto sfidato dalla globalizzazione 

finanziaria e della cosiddetta new economy, trionfo del modello neoliberale finanziario. Lo sviluppo 



4 

delle teologie contestuali invita ad un nuovo slancio missionario, che per l’Istituto significa anche 

ripensarsi nel contesto di una nuova geografia vocazionale e una realtà di invecchiamento e di 

riduzione del personale. In risposta a tutto ciò, gli atti capitolari danno degli orientamenti sulla 

prospettiva missionaria e sul rinnovamento della metodologia missionaria, lanciando anche il processo 

della Ratio missionis. 

Quello del 2009 è stato un Capitolo speciale. Si sentiva il desiderio di un piano unitario per l’Istituto, 

di fronte tanto ad una realtà e ad una missione che cambiano, quanto ad un’inquietudine, ad una 

dispersione e frammentazione in seno all’Istituto, con un indebolimento del senso di identità ed 

appartenenza. Si sente il bisogno di arrivare a scelte che coinvolgano tutti. Gli atti capitolari rilevano 

che il frutto del lavoro e del discernimento non è qualcosa di radicalmente nuovo, quanto piuttosto la 

consapevolezza di doverci incamminare senza esitazioni e dilazioni secondo riflessioni e decisioni già 

elaborate che non sono ancora state implementate. 

Un ulteriore slancio in questo senso viene dal Capitolo del 2015, ispirato e guidato dalla Evangelii 

gaudium (2013) e arricchito dalla partecipazione di un gran numero di capitolari di origine africana e 

americana. Gli atti capitolari sottolineano la necessità della riorganizzazione dell’Istituto – secondo 

orientamenti ministeriali – per servire meglio la missione. Definiscono i criteri per una riqualificazione 

e revisione degli impegni, indicano la strada dei servizi pastorali specifici secondo le priorità 

continentali e prendono atto della missione comboniana in Europa. 

Il Capitolo del 2022, infine, è avvenuto nel contesto della pandemia del COVID-19 e 

dell’accelerazione delle crisi globali (sanitaria, geopolitica, economico-finanziaria, climatico-

ambientale, sociale, migratoria), lette attraverso la lente del magistero sociale di papa Francesco 

(Laudato si’, Querida Amazonia, Fratelli tutti). Tale magistero offre non solo una chiave di 

interpretazione, ma anche una prospettiva cosmologica, in cui tutto è connesso. E questo si riflette 

anche sull’approccio ministeriale alla missione. Gli atti capitolari assumono il cammino della chiesa 

nell’ambito della conversione all’ecologia integrale, che riconoscono come un asse fondamentale della 

missione e rilanciano percorsi di riqualificazione attraverso pastorali specifiche secondo le priorità 

continentali. 

Da questi pochi cenni, si evince già che c’è una continuità sostanziale nel percorso di discernimento 

sulla missione dell’Istituto. Dai contenuti degli atti capitolari emerge una chiara visione della missione 

comboniana, i cui vari aspetti vengono di volta in volta approfonditi in risposta ai cambiamenti epocali 

ed alla riflessione ecclesiale e missiologica in atto. Presi singolarmente, trattandosi di capitolo tematici, 

non danno un immediato quadro sistematico della missione. Ma leggendoli nel loro insieme, delineano 

una coerente missione comboniana che include: una prospettiva teologica, la consapevolezza della 

missione specifica dell’Istituto, i principi carismatici che la guidano, gli elementi fondamentali della 

metodologia comboniana ed i campi di lavoro prioritari. 

La prospettiva teologica 

Non troviamo una elaborazione teorica sistematica della missione negli atti capitolari, ma risulta 

evidente l’assunzione della prospettiva della Missio Dei elaborata nel Concilio Vaticano II e ripresa 

continuamente nel magistero successivo (AC 2022, 27). La sorgente della missione è trinitaria e i 

missionari sono mandati nel mondo a testimoniare e ad annunciare la Buona Novella del Regno (AC 

2003, 31), a condividere il sogno di Dio che vuole una vita piena e felice per tutta l’umanità (AC 2009, 

23). La missione è raccontata e vissuta come compassione di Dio verso un mondo diviso (AC 2009, 

56.3), come realtà che «scaturisce dal Dio Trinitario che condivide la sua vita con l’umanità. Essa è 

attuata da Gesù Cristo, fonte e ispirazione della nostra azione missionaria, pietra angolare del nostro 

essere e del nostro agire. L’Istituto, con tutta la Chiesa, partecipa a questa missione universale.» (AC 

2009, 56.7) 

La missione dell’Istituto 



5 

Il punto di riferimento fondamentale è RV 13, che definisce il fine dell’Istituto come l’attuare la missione 

evangelizzatrice della Chiesa tra quei popoli o gruppi umani non ancora o non sufficientemente 

evangelizzati. Con una preferenza per i più poveri ed abbandonati in relazione al Regno, soprattutto 

quelli che stanno in situazioni di prima evangelizzazione (AC 1985, 3). Si tratta sia di minoranze 

emarginate non raggiunte dalla Chiesa e trascurate dalla società; sia di gruppi non ancora o non 

sufficientemente evangelizzati che vivono alle frontiere della povertà (AC 2003, 26). Viene ribadita 

l’assoluta priorità della proclamazione del Vangelo di Gesù Cristo, con la testimonianza di vita, con 

l’annuncio di Cristo (RV 58-59; AC 1997, 15; AC 2003, 26.3) e con l’impegno per la giustizia e la pace 

(AC 1997, 107; AC 2003, 26.3; AC 1985, 33ss). 

In un mondo in rapido cambiamento, è necessario operare scelte radicali per raggiungere popoli 

marginalizzati e non ancora evangelizzati, dando priorità all’annuncio della Parola di Dio, annuncio 

del Regno di Dio manifestato in Gesù Cristo (AC 2009, 57.3) che comporta l’impegno per la giustizia, 

la pace e l’integrità del creato – liberazione da tutto ciò che disumanizza – la promozione umana e la 

fraternità (AC 2009, 39; 56.6). Così la prima evangelizzazione, portando il Vangelo nel cuore della vita 

delle persone, delle società, delle culture e delle tradizioni religiose, rende possibile un incontro con 

Cristo capace di offrire pienezza di vita e apre alla loro incorporazione nella Chiesa, segno privilegiato 

del Regno (AC 2003, 39). 

In termini più narrativi, il Capitolo del 2015 ha descritto la missione dell’Istituto nella forma di un 

sogno: «un Istituto di missionari “in uscita”, pellegrini con i più poveri e abbandonati, che 

evangelizzano e sono evangelizzati attraverso la condivisione personale e comunitaria della gioia [del 

Vangelo] e della misericordia cooperando allo sviluppo di una umanità riconciliata con Dio, con il 

Creato e con gli altri (EG 74)». (AC 2015, 21) 

Principi carismatici 

In un mondo di pluralismo, di cambiamento d’epoca in corso, di instabilità e provvisorietà diffuse 

risulta difficile orientarsi e far affidamento su modelli stabili ed universali. Infatti, anche la riflessione 

sulla missione segue questa tendenza e propone vari modelli contestuali, in risposta al sopraggiungere 

di situazioni diverse. Ciò nonostante, dagli atti capitolari degli ultimi sette Capitoli emergono sei 

principi che caratterizzano e definiscono la missione comboniana secondo il proprio carisma. 

Trattandosi di principi, forniscono dei riferimenti flessibili ed adattabili, un orizzonte comune in cui ci 

si può riconoscere a partire da ogni contesto e situazione. Negli atti capitolari, infatti, troviamo 

riflessioni, approfondimenti e orientamenti che contestualizzano tali principi, mostrando al contempo 

una importante continuità e integrazione della missione comboniana. In particolare, i sei principi sono: 

= L’ORA DI DIO (cf. RV 6) 

La consapevolezza che Dio continua ad essere presente ed operante nella storia e nelle culture dei 

popoli (RV 57) e ad ascoltare il grido dei poveri, richiede un continuo atteggiamento e pratica di 

discernimento (AC 1997, 10; AC 1991, 6). È lo Spirito Santo il vero protagonista della missione (AC 

1997, 10; AC 1985, 5), continua a creare cose nuove (AC 1991, 2.4) e per coglierne gli inviti e l’azione 

nella storia bisogna fermarsi e guardare la realtà con gli occhi della fede per scoprire come Cristo è 

presente nei fatti, contemplandoli alla luce della Parola che è Gesù Cristo ed essere noi stessi trasformati 

e così sentire quale buona notizia siamo chiamati a vivere e ad annunciare (AC 1997, 24). In altre 

parole, ci è richiesta una apertura ai segni dei tempi e dei luoghi (AC 2009, 56.9; AC 2015, 22), che 

non sono i fatti della storia in se stessi, ma in quanto relazionati al Regno di Dio: appelli che Dio fa 

attraverso la stessa realtà, che ci invitano a vedere i segni della sua presenza, misericordia e azione 

nella storia per trasformarla (AC 1992, 2.4). 

= FARE CAUSA COMUNE (RV 5; RV 60) 

Questa espressione di Comboni (S 3159) caratterizza l’atteggiamento fondamentale di  presenza 

missionaria per la solidarietà e condivisione con la gente. Tale atteggiamento ha una ragione teologica, 



6 

come sottolineano gli atti capitolari del 1991: «Dio, attraverso il suo Figlio incarnato, morto e risorto, 

ascolta il grido del povero ed entra con tutto il suo essere nella storia e nel dolore degli ultimi. Si sente 

spinto ad assumere questa stessa storia e questo stesso dolore diventandone parte e facendo causa 

comune, anche con il rischio della vita» (AC 1991, 6.1). 

Questo fare causa comune si esprime in vari modi (AC 1991, 45.1): con l’opzione dei più poveri ed 

abbandonati (AC 1997, 26); impegnandosi nel processo di liberazione umana integrale; condividendo 

con la gente le gioie, le sofferenze, le speranze (AC 2009, 58.3), rimanendo con essa anche in situazioni 

drammatiche, di sofferenza e grande rischio (AC 1997, 25); con la profezia, facendo risuonare la voce 

di chi non ha voce; e con uno stile di vita semplice e povero. A questo proposito, si sottolinea anche 

l’importanza dell’uso di mezzi poveri e strutture più semplici (AC 2015, 23), della vicinanza e 

solidarietà con la gente, pazienti e rispettosi del loro ritmo, e di uno stile di vita aperto all’accoglienza, 

all’ospitalità ed alla condivisione (AC 1997, 23); e valorizzando l’iniziativa della gente, la sua capacità 

di donare e partecipazione al percorso missionario, evitando il paternalismo e il nostro protagonismo 

(AC 2022, 42). 

Infine, le esperienze di missione che hanno maggiormente condiviso le situazioni di miseria, violenza 

e debolezza testimoniano che la nostra fragilità e impotenza, con il dolore che comportano, sono segno 

della forza e vicinanza del Signore (AC 1997, 42). 

= LA RIGENERAZIONE DELL’AFRICA CON L’AFRICA (S 2753 – RV 7) 

La solidarietà con i poveri è vista come rigenerazione che comporta sia un annuncio esplicito del 

Vangelo di Gesù Cristo per la formazione della comunità cristiana, sia la promozione umana e sociale 

(AC 1991, 6.2). I comboniani sono inviati ai popoli per la rigenerazione “dell’Africa con l’Africa”, 

consapevoli che la liberazione e la rinascita dei popoli sono legate profondamente alla persona di 

Gesù e al suo Vangelo, e con gli stessi popoli protagonisti della propria storia (AC 2003, 39). 

La rigenerazione dell’Africa con l’Africa avviene attraverso un processo metodologico pastorale che 

include (AC 1991, 44.1): 

- la scoperta e valorizzazione dei segni del Regno di Dio; 

-  il rispetto per la cultura, le tradizioni, sensibilità verso i popoli e le loro espressioni – nella 

consapevolezza dell’opera dello Spirito nella loro cultura (AC 2003, 42); 

-  l’annuncio esplicito di Gesù Cristo; 

-  la grande fiducia nella gente, che diviene protagonista della sua storia e del suo processo di 

evangelizzazione (AC 2003, 42. 100); 

- la costruzione di comunità nuove attorno alla Parola di Dio e alla celebrazione dei sacramenti ; 

-  favorire la crescita e la collaborazione con la Chiesa locale, verso una autosufficienza ministeriale, 

economica e apostolica; 

- l’inculturazione del Vangelo (AC 2003, 42); 

- la formazione di leader e partecipazione della gente (AC 2009, 58.6; AC 1991, 44.2) in modo che 

i popoli possano essere artefici del loro avvenire (AC 2015, 13); 

- la liberazione integrale delle persone e dei popoli (AC 1997, 109; RV 61), con un impegno per la 

pace e la giustizia, con voce profetica di fronte a situazioni di ingiustizia e oppressione, soprattutto 

coscientizzando agenti pastorali e il popolo (AC 1985, 34). 

Inoltre, bisogna evitare il protagonismo dei missionari e promuovere la soggettività delle chiese locali 

e dei poveri (AC 1997, 11), consapevoli che è Dio che guida la storia (AC 1997, 24). I poveri sono 

soggetto di evangelizzazione, ci interpellano e ci aiutano a vivere la fedeltà radicale al Vangelo e al 

nostro carisma missionario. Ci fanno scoprire più profondamente il senso della spiritualità, delle 

celebrazioni liturgiche e della riflessione teologica (AC 1991, 4.5); sono nostri compagni di strada e 

maestri nel promuovere la globalizzazione della fraternità e della tenerezza (AC 2015, 26). 

=  CENACOLO DI APOSTOLI (S 2648) 



7 

Questa iconica espressione di Comboni oggi indica discepoli missionari uniti nella persona di Gesù e 

animati dal fuoco dello Spirito, animati dal sogno del Regno che annunciano come comunità (AC 

2022, 15; AC 2015, 25; AC 2009, 58.4; AC 1997, 19; AC 1991, 30.1). In altre parole, la vocazione 

comboniana è quella di evangelizzare come comunità interculturali che vivono in fraternità orante (AC 

2009, 57.2; AC 2003, 35), prendendosi cura gli uni degli altri, aperte all’accoglienza, alla 

collaborazione e al dialogo, in cammino sinodale di discernimento che trasforma la vita e porta 

all’impegno comune nella missione (AC 2022, 16; AC 2003, 85), sempre pronti ad attualizzare il 

carisma di fronte alle nuove sfide missionarie (AC 2015, 3). 

La vita comune è già in sé una proclamazione e una traduzione del Vangelo che annunciamo, una 

realizzazione del Regno (AC 2003, 84; AC 1985, 34), ad esempio come segno di comunione a fronte 

della frantumazione di popoli, culture e persone (AC 1997, 27). Per questo, tutte le comunità sono 

chiamate ad essere sempre più inserite nel contesto e a vivere in solidarietà e comunione con la realtà 

che le circonda (AC 2003, 88), centrate sulla missione e non sulle strutture (AC 1997, 19). Sono 

chiamate ad essere luoghi di comunione, condivisione fraterna, perdono e riconciliazione, accoglienza 

reciproca e relazioni fraterne (AC 1997, 29). 

= COINVOLGIMENTO ECCLESIALE (RV 8-9) 

Questo principio fondamentale si articola in due aspetti principali: il coinvolgimento dell’Istituto nelle 

Chiese locali e il coinvolgimento delle Chiese locali nella missione ad gentes. 

Siamo parte integrante delle Chiese locali e, per questo, siamo chiamati a superare ogni forma di 

protagonismo e paternalismo, partecipando con disponibilità ai processi di studio, discernimento e 

inculturazione nei diversi ambiti della vita cristiana, e collaborando alla creazione di strutture adeguate 

che non risultino di peso alla comunità (AC 1997, 47). In questa prospettiva, ci poniamo in comunione 

(AC 1985, 33) e al servizio della Chiesa locale, arricchendola con il nostro carisma in un atteggiamento 

di fedeltà e stimolo (AC 2003, 106), partecipando pienamente al suo progetto pastorale (AC 2003, 107) 

e contribuendo a iniziative di evangelizzazione sostenibili, caratterizzate da uno stile di vita semplice, 

mezzi sobri e programmi che favoriscano l’autosufficienza della comunità. Il nostro impegno si esprime 

anche nel dialogo costante con la Chiesa locale nella programmazione pastorale (AC 1985, 11) e in 

una presenza qualificata dell’Istituto (AC 1985, 12), riconoscendo come valore fondamentale la 

comunione con essa (AC 1985, 33). Consapevoli che la Chiesa locale è il soggetto dell’inculturazione 

del Vangelo (AC 1997, 43), ricordiamo che i cristiani, nell’esercizio della loro ministerialità e in spirito 

di comunione sinodale, sono chiamati a vivere ed esprimere il Vangelo secondo i loro valori culturali 

(AC 1997, 46). 

D’altro canto, siamo anche chiamati ad aprire ogni Chiesa locale alla missione ad gentes (AC 1991, 

47), sia ad intra sia ad extra (AC 1997, 99), favorendo una comunione missionaria che si esprima come 

autentico scambio di doni tra le Chiese e che alimenti la coscienza missionaria del Popolo di Dio (AC 

2009, 39). Nelle comunità di antica tradizione cristiana, l’animazione missionaria si configura come 

un vero servizio di evangelizzazione: invita alla conversione, sensibilizza ai bisogni dei più poveri, 

apre all’universalità e promuove la comunione tra le Chiese, in un dinamismo di reciproco 

arricchimento (AC 1997, 100). In questi contesti, essa diventa oggi un annuncio coraggioso della Buona 

Notizia e un pressante invito alla metanoia, per far crescere un mondo nuovo e più fraterno; da qui 

l’urgenza di una stampa e di un’animazione missionaria di base che siano profetiche (AC 1985, 3.4). 

Allo stesso tempo, siamo impegnati ad aprire alla missione ad gentes anche le Chiese locali nascenti, 

promuovendo comunione e cooperazione tra tutte le comunità cristiane (AC 1991, 47) e ricordando 

loro lo sguardo verso orizzonti missionari più vasti (AC 2009, 56.6). Ciò implica risvegliare la 

vocazione e la responsabilità missionaria, favorire la comunione e la cooperazione spirituale e 

materiale e sostenere la pastorale giovanile e vocazionale (AC 2009, 57.5). In questa prospettiva, 

valorizziamo con particolare attenzione l’animazione missionaria, il contatto personale e la 

comunicazione sociale e digitale, strumenti privilegiati per raggiungere le persone e per sperimentare 



8 

nuove forme di annuncio della Parola (AC 2022, 32). Accogliamo inoltre la sfida della trasformazione 

digitale, che ci spinge a cercare vie sostenibili per raggiungere la gente e influenzare le comunità 

cristiane e l’opinione pubblica, collaborando con reti e territori (AC 2022, 32.1), e ci impegniamo a 

realizzare piani di comunicazione che orientino e programmino in modo efficace il nostro lavoro in 

questo campo (AC 2022, 32.2). 

= MISSIONE SEGNATA DALLA CROCE (RV 4) 

Questo aspetto si differenzia dagli altri che lo hanno preceduto in quanto mette in luce una realtà che 

i missionari incontrano sulla loro strada, che viene a loro piuttosto che essere ricercata attraverso gli 

impegni e le pianificazioni. Comunque, come ci ricorda il Capitolo del 2009, «la donazione totale che 

ci chiede di assumere situazioni molto difficili è segnata dalla croce. Sull’esempio di Comboni, 

scegliamo queste realtà come segno di amore profondo per la gente.» La vitalità del carisma e la fedeltà 

vengono confermate nella situazione martiriale in cui molti comboniani scelgono di rimanere e 

lavorare (AC 1991, 4.2) per stare vicini ed accompagnare il popolo sofferente (AC 1991, 40.5). Papa 

Francesco, nel messaggio comunicato nell’udienza con i capitolari il 18 giugno 2022, ha ricordato 

come il discepolo-missionario sa offrire la vita intera e giocarla fino al martirio come testimonianza di 

Gesù Cristo. E questa è una realtà che fa parte della storia comboniana, anche in concomitanza con i 

processi capitolari, come nel caso di p. Ezechiele Ramin (1985) e di P. Mario Mantovani e Fr Godfrey 

Kiryowa (AC 2003, 15). 

Elementi metodologici fondamentali 

Il tema della metodologia missionaria ritorna costantemente con insistenza nei momenti qualificati 

della vita dell’Istituto fin dal 1982. Da allora, tutti i Capitoli generali hanno riflettuto e dato orientamenti 

sulla metodologia comboniana. Questi contributi non restituiscono un quadro organico, in quanto 

tendono, a seconda delle situazioni e dei contesti storico-geografici, a focalizzarsi su aspetti o 

prospettive particolari. Ad esempio, la preoccupazione del Capitolo del 1985 è quella della revisione 

e riqualificazione degli impegni, con attenzione ai valori del Regno. Nel 1991, si mettono a fuoco lo 

stile di vita e la spiritualità, oltre ai mezzi e le tecniche della pastorale (AC 1991, 42). La prospettiva 

del Capitolo del 1997 è quella dell’edificare la Chiesa come famiglia di Dio, mettendo a tema alcuni 

modelli di missione, cioè quelli di inculturazione, dialogo e impegno per la giustizia e la pace. Nel 

2003 si riflette sul rinnovamento della metodologia missionaria, mettendo a fuoco azione e 

contemplazione, ministerialità e collaborazione, inculturazione, dialogo e annuncio. Il Capitolo del 

2009, influenzato dal processo della Ratio missionis, richiama degli elementi per una rinnovata 

metodologia missionaria, mentre nel 2015 il tema è ancora quello della revisione degli impegni, ma 

con un accento su evangelizzazione e servizi pastorali specifici. Una prospettiva, quest’ultima, ripresa 

nel 2022 assieme alla riflessione sull’ecologia integrale come un asse fondamentale della missione 

comboniana. 

Tuttavia, rileggendo tutti questi contributi nel loro insieme, ci accorgiamo che emergono tre elementi 

fondamentali ricorrenti, punti di riferimento imprescindibili nell’elaborazione di metodologie 

contestuali: si tratta dell’inserzione, dell’approccio ministeriale e dell’inculturazione. 

1. INSERZIONE 

Questo è il punto di partenza per qualsiasi impegno missionario e richiede anzitutto uno studio 

approfondito della lingua e della cultura locale (AC 1991, 44.2.a). L’inserzione è la premessa per la 

traduzione pratica di ciascuno dei sei principi carismatici sopra esposti e anche passo preliminare 

per i processi di inculturazione (AC 1997, 37). 

Uno stile di vita semplice e una reale vicinanza alla gente sono fondamentali nello stile comboniano 

della missione: la comunità missionaria è chiamata a condividere il destino del popolo tra cui vive, 

assumendone lo stile di vita, le attitudini, le sofferenze, la lingua e il ritmo quotidiano (AC 1991, 

31.5), coltivando un atteggiamento costante di solidarietà e condivisione (AC 1991, 45.1). La scelta 



9 

di strutture e modi di vivere semplici e poveri (AC 1991, 45.1.e), accoglienti e condivisi, rende la 

presenza missionaria più umana, vicina e capace di generare gioia e fraternità (AC 2015, 23), mentre 

l’ospitalità vissuta come la vive la gente diventa segno concreto di comunione (AC 1991, 45.2.a). 

Inserzione significa anche fare un’analisi attenta della realtà, capace di riconoscere e valorizzare 

l’opera dello Spirito nella cultura locale (AC 2003, 42). Vengono incoraggiate esperienze di 

inserzione più radicale (AC 1985, 32; AC 1991, 45.2.f) e il Capitolo del 2003, inoltre, sollecita tutte 

le comunità a un inserimento sempre più profondo nel contesto locale, in solidarietà con le persone 

e le loro sfide (AC 2003, 88). Sogniamo così uno stile di vita missionario pienamente inserito nella 

realtà dei popoli, attento al grido della terra e degli impoveriti, sostenuto da comunità interculturali 

che testimoniano fraternità, comunione, amicizia sociale e servizio alle Chiese locali attraverso 

scelte di vita e strutture più semplici (AC 2022, 28), adeguate rispetto al contesto sociale in cui 

viviamo, utili a migliorare la vita del popolo (AC 2022, 42.2). 

2.  APPROCCIO MINISTERIALE 

Sin dal Capitolo del 1985 l’Istituto ha optato per una metodologia missionaria che valorizza la 

fiducia nello Spirito Santo, la promozione dei ministeri, la semplicità dei mezzi e la formazione di 

piccole comunità cristiane (AC 1985, 5; AC 1991, 42.2.c). In questo modo i missionari 

accompagnano la gente nel loro cammino di fede e di vita (AC 1997, 25), con uno stile di servizio, 

facendo crescere comunità evangelizzatrici con una pluralità di ministeri (AC 1991, 46.1) e 

accompagnandole con un senso profetico nell’affrontare le loro lotte, realizzare le loro aspirazioni 

e il loro cammino di liberazione integrale (AC 1991, 45.2.b). 

Risulta pertanto essenziale favorire la crescita di comunità cristiane vive, come luoghi di 

comunione, preghiera, ascolto della parola, iniziazione alla vita ecclesiale, riflessione sui problemi 

umani alla luce del Vangelo e impegno per la trasformazione delle strutture sociali (EiA 89). Cioè 

promuovere una “chiesa ministeriale”, che discerne e promuove i doni che lo Spirito distribuisce a 

tutti (AC 1997, 17). In questo senso, una speciale attenzione va alla formazione di leader locali sia 

in campo socio-politico sia ecclesiale (AC 1991, 44.2.b). 

L’approccio ministeriale comporta anche degli atteggiamenti caratteristici ed aspetti trasversali ai 

diversi ministeri come la combinazione di azione e riflessione, la collaborazione, il dialogo e i 

ministeri sociali. 

Gli ultimi due Capitoli hanno indicato nella ministerialità e nelle pastorali specifiche la chiave per 

la riqualificazione del servizio missionario dell’Istituto, cogliendo l’invito dell’Evangelii gaudium 

(EG 33 e 27) di essere  audaci e creativi e ripensare obiettivi, strutture, stili e metodi di 

evangelizzazione e animazione missionaria (AC 2015, 39). 

-  Azione e contemplazione (spiritualità) 

La ministerialità si nutre di una spiritualità incarnata, che guarisce e umanizza, basata sulla Parola 

di Dio che tocchi ed ispiri tutte le dimensioni della vita missionaria (AC 2015, 30). Alla base 

delle attività c’è un rapporto di comunione con Dio e la capacità di leggere la vita e la storia alla 

luce della fede, che porta ad un nuovo stile di vita (AC 2015, 29). 

Questo implica fermarsi e guardare la realtà con gli occhi della fede per scoprire come Cristo è 

presente nei fatti e riflettere se la nostra azione risponde agli inviti dello Spirito. Contemplare i 

fatti alla luce della Parola che è Gesù Cristo ed essere noi stessi trasformati e così sentire quale 

buona notizia siamo chiamati a vivere ed annunciare (AC 1997, 24). Come missionari aperti 

all’azione di Dio in noi, viviamo l’incontro con il Signore come discepoli interamente dedicati 

alla missione (AC 2009, 22). La testimonianza dell’amore del Signore che porta speranza tutta 

l’umanità nasce da questa relazione il Signore, che ci invita ad essere costruttori di fraternità, a 

donarci agli altri come comunicatori di pace di vita, ad accogliere tutti e ad essere buona notizia 

in mezzo ai più poveri. (AC 2009, 23). 



10 

Questo richiede di radicare la nostra spiritualità nell’azione dello Spirito e nella contemplazione 

e di operare un discernimento continuo nell’incontro tra Parola e realtà (AC 2009, 29.36), per 

cogliere nella missione di oggi i segni dei tempi e dei luoghi (AC 2015, 22). Siamo invitati da 

Comboni a mantenere gli occhi fissi in Gesù Cristo che ci introduce alla contemplazione del 

mistero di Dio, ma anche nel mistero dell’umanità dove lo troviamo presente nella sua ricchezza 

e diversità. (AC 2015, 28). Così, le nostre comunità vivono la missione come frutto di 

discernimento e impegno condiviso collaborando con le altre forze presenti in loco (AC 2022, 

19). 

- Collaborazione 

La collaborazione ministeriale in missione si caratterizza come un processo profondamente 

sinodale che coinvolge il Popolo di Dio in tutte le fasi dell’azione pastorale, dalla 

programmazione alla verifica, affinché ciascuno possa sentirsi parte attiva della missione (AC 

1991, 42.2.d). In un contesto segnato da individualismo e frammentazione, scegliere l’unità e la 

corresponsabilità nell’evangelizzazione diventa già di per sé testimonianza del Regno di Dio ed 

espressione del carisma comboniano, che spinse san Daniele Comboni a raccogliere attorno a 

sé tutte le forze disponibili per la rigenerazione dell’Africa (AC 1997, 71-72). Tale collaborazione 

si estende anche al livello istituzionale, dove il dialogo, la condivisione di personale e il 

coordinamento tra le Circoscrizioni permettono di riqualificare la presenza missionaria, 

riducendo gli impegni dispersivi e promuovendo pastorali specifiche a livello continentale (AC 

2022, 31.3). Allo stesso tempo, è fondamentale costruire cammini comuni con le Chiese locali 

per sviluppare pastorali contestualizzate e, insieme ai movimenti popolari, attivare reti capaci di 

rispondere in modo creativo e incarnato alle sfide dei territori (AC 2022, 31.4). 

- Ministeri sociali: ecologia integrale e GPIC 

La promozione umana è da sempre parte della nostra missione, ma oggi questo impegno non è 

più sufficiente: siamo chiamati a identificare e analizzare le cause profonde dei sistemi di 

oppressione strutturale nei campi economico, politico, sociale, culturale e religioso. Tacere di 

fronte alle ingiustizie significherebbe schierarsi con l’oppressore e porsi contro gli oppressi (AC 

1997, 107). In questo senso, la GPIC non è un’aggiunta opzionale, ma una dimensione costitutiva 

dell’annuncio evangelico, come ricorda il documento del sinodo dei vescovi Giustizia nel mondo 

(AC 1997, 110). Evangelizzare significa quindi confrontarsi con tutto ciò che ferisce la dignità 

umana e la creazione. 

Comboni stesso fu un esempio di questa integrazione tra evangelizzazione e impegno sociale: 

lottò contro gravi forme di ingiustizia del suo tempo, come la tratta orientale e il commercio delle 

armi, e promosse lo sviluppo umano integrale (AC 1997, 108). Nell’Istituto esiste anche una 

solida tradizione di ministero GPIC (AC 1997, 109): alcune riviste hanno svolto un ruolo profetico 

nella denuncia delle ingiustizie; la Regola di Vita richiama la liberazione integrale della persona 

(RV 61) e l’Istituto l’ha espressa nella promozione dei valori del Regno (AC 1985, 35-68) e nel 

fare causa comune con i popoli, impegnandosi per la loro liberazione (AC 1991, 6.2; 45.1). 

Questo patrimonio mostra come la GPIC sia un’espressione concreta del carisma comboniano e 

una via privilegiata per rendere visibile il Vangelo nella storia. 

Di fronte alle grandi sfide globali, complesse nelle loro cause e conseguenze, le comunità 

cristiane sono quindi chiamate a dare una risposta di fede, rinnovando e qualificando la loro 

opzione per la giusta causa dei poveri e degli oppressi. Ciò implica l’impegno a identificare le 

cause delle ingiustizie e a collaborare con tutte le forze coinvolte nel ministero della giustizia e 

della pace, un ministero che comprende l’annuncio e la denuncia profetica, la formazione delle 

coscienze e la costruzione di reti collaborative (AC 1991, 113-117). Per rendere efficace tale 

impegno, è importante creare gruppi locali di monitoraggio, sensibilizzazione e advocacy a 



11 

livello di provincia, essere presenti negli organismi decisionali per favorire politiche più solidali 

e promuovere reti continentali e intercontinentali, come quelle per i diritti umani o per la giustizia 

economica tramite AEFJN (AC 2003, 46-47). 

L’economia, ambito decisivo dell’esperienza umana, è oggi uno dei settori meno evangelizzati 

in un mondo dominato dal neoliberismo (AC 2003, 101). Per questo siamo chiamati a 

solidarizzare ancora più profondamente con gli emarginati, promuovendo i diritti umani 

fondamentali e rimettendo la persona – non il profitto – al centro del progetto sociale. La 

testimonianza evangelica passa anche attraverso il lobbying, il networking e la partecipazione 

alle attività di giustizia e pace, sia mediante i mass media sia attraverso scelte comunitarie che 

sostengano modelli economici alternativi (AC 2003, 29). 

Infine, il Capitolo del 2022, riconoscendo l’interconnessione di tutta la realtà, ha assunto 

l’ecologia integrale come un asse fondamentale della nostra missione, capace di mettere in 

relazione le dimensioni pastorale, liturgica, formativa, sociale, economica, politica e ambientale 

(AC 2022, 30). L’ecologia integrale mostra ancora una volta che la GPIC non è un ambito 

settoriale, ma parte integrante e trasversale dell’evangelizzazione, orientando il nostro stile 

missionario verso una cura globale della persona e della creazione. 

-  Dialogo 

Il dialogo è un elemento qualificante dell’approccio missionario ministeriale e costituisce oggi 

una via privilegiata per annunciare il Vangelo in un mondo segnato da pluralismo religioso e 

culturale. In un contesto in cui la diversità cresce e si intreccia, siamo chiamati a trovare nuove 

forme di relazione e di collaborazione che evitino scontri, competizione e proselitismo, e che 

contribuiscano invece alla costruzione della giustizia e della pace (AC 1997, 53). Anche il 

magistero dei vescovi ci sollecita a percorrere strade di dialogo che, fino a poco tempo fa, erano 

guardate con pregiudizio o affrontate in modo unilaterale (AC 1997, 45). 

Un ambito particolarmente significativo è il rapporto con l’Islam. Le comunità cristiane devono 

essere coscientizzate all’importanza del dialogo con i musulmani (AC 1997, 64), riconoscendo 

che la nostra presenza tra i fedeli dell’Islam mira alla prima evangelizzazione mediante la 

testimonianza di vita, le iniziative di dialogo interreligioso in comunione con le Chiese locali e, 

dove possibile, anche l’annuncio diretto del Vangelo, come ricorda Ecclesia in Africa 66 (AC 

1997, 65). Nella tradizione comboniana, inoltre, la scuola, le opere sociali e la promozione della 

donna sono spazi privilegiati di incontro, evangelizzazione e dialogo con l’Islam (AC 1997, 67). 

Fa parte della stessa logica evangelica promuovere iniziative di dialogo, rapporti di stima e 

fiducia e collaborare con i musulmani che si impegnano per il rispetto dei diritti umani e per 

l’emancipazione della donna (AC 1997, 68). In questo quadro, il Capitolo del 2022 riafferma 

con forza l’impegno dell’Istituto nel dialogo con l’Islam, alla luce della presenza sempre più 

significativa dei musulmani nei contesti in cui operiamo (AC 2022, 31.8). 

Il dialogo interreligioso, però, non si limita all’Islam: esso abbraccia tutte le tradizioni religiose 

in cui siamo inseriti, come le Religioni Tradizionali Africane e Asiatiche, le religioni indigene e 

afro-discendenti, e si estende anche al dialogo interculturale, in sintonia con lo spirito del 

Documento sulla fratellanza umana per la pace mondiale e la convivenza comune firmato da 

papa Francesco ad Abu Dhabi nel 2019 (AC 2022, 31.7). Lo Spirito di Cristo precede la missione 

e guida misteriosamente il cammino dei popoli; in ogni tradizione religiosa si trovano elementi 

che sono frutto della sua azione. Per questo l’annuncio del Vangelo richiede un atteggiamento 

di profondo e rispettoso ascolto dei valori e delle esperienze religiose concrete delle persone che 

incontriamo (AC 2003, 113). In alcuni contesti particolari, dove la presenza della Chiesa è 

minoritaria, le istituzioni scolastiche continuano a rappresentare un luogo prezioso per educare 

al dialogo, all’accoglienza e alla convivenza. 

In tutte queste dimensioni—religiosa, culturale, sociale e missionaria—il dialogo non è un 



12 

semplice strumento, ma uno stile evangelico che riflette la fiducia nell’azione dello Spirito, la 

centralità della dignità umana e la scelta per una missione che costruisce ponti, apre cammini 

condivisi e promuove la convivenza pacifica tra i popoli. 

- Pastorali specifiche 

Le pastorali specifiche sono divenute per l’Istituto la chiave della riqualificazione ministeriale, 

poiché permettono di orientare la missione con maggiore coerenza, continuità e incisività. In 

questa linea, il Capitolo del 2015 aveva individuato come via di rinnovamento la costituzione di 

comunità numericamente più consistenti, più stabili e internazionali, capaci di una 

testimonianza di comunione e fraternità e in grado di favorire specializzazioni utili a qualificare 

i nostri impegni (AC 2015, 44.9). 

Il Capitolo del 2022 ha ulteriormente chiarito l’urgenza di riqualificare gli impegni secondo il 

criterio della ministerialità, che richiede l’assunzione di pastorali specifiche attraverso cammini 

di ampia collaborazione come stile missionario (AC 2022, 9). Per questo assumiamo le pastorali 

specifiche, secondo le priorità continentali (cf. AC ’15, 45.3), come riferimento per la 

riorganizzazione degli impegni a livello di Circoscrizioni e Continenti, nella logica della 

riduzione, della focalizzazione e della collaborazione (AC 2022, 31). È fondamentale avviare 

percorsi partecipativi che accompagnino lo sviluppo di tali pastorali in relazione alle priorità 

continentali, con particolare attenzione ai gruppi umani prioritari (AC 2022, 31.1), e promuovere 

un dialogo costante con le Chiese locali per elaborare pastorali specifiche e contestualizzate, 

lavorando in rete con i movimenti popolari (AC 2022, 31.4). In questo quadro, lo sviluppo della 

GPIC trova un nuovo impulso grazie alla sua integrazione nelle reti locali e interprovinciali delle 

pastorali specifiche (AC 2015, 45.5). 

3. INCULTURAZIONE 

L’inculturazione costituisce un elemento metodologico fondamentale dell’evangelizzazione, in 

quanto è parte integrante della missione incarnare il Vangelo nelle culture dei popoli (AC 1997, 31). 

Oggi essa emerge come un’esigenza particolarmente urgente (AC 1997, 32), soprattutto nel contesto 

dell’imporsi di una cultura globale di massa e della presenza di conflitti etnici, divisioni, pluralità 

culturali e crisi di identità che indeboliscono i riferimenti culturali, religiosi e sociali. Tale situazione 

invita a un impegno rinnovato per l’inculturazione del Vangelo nell’incontro concreto con i popoli 

(AC 1997, 36). 

La Chiesa locale è il vero soggetto dell’inculturazione – come sottolinea Ecclesia in Africa 61 – 

chiamata a discernere, alla luce del mistero dell’Incarnazione e della Redenzione, i valori e gli anti-

valori delle culture. Il processo è sempre dinamico e reciproco: come nel mistero della Pentecoste, 

il Vangelo introduce la novità di Cristo nelle culture, mentre le culture stesse arricchiscono la Chiesa 

offrendo nuove espressioni di vita cristiana (RM 52), in linea con quanto affermano Ad Gentes (AG 

15) ed Evangelii Nuntiandi (EN 29) (AC 1997, 45). Comboni l’aveva compreso e sottolineato: i 

cristiani, nell’esercizio della loro ministerialità e in comunione sinodale, sono chiamati a vivere e a 

esprimere il Vangelo secondo i loro valori culturali. È infatti la Chiesa locale il soggetto principale 

che assimila l’evento di Cristo e lo riesprime attraverso il proprio linguaggio, la propria cultura e le 

proprie forme religiose (AC 2003, 110). 

L’inculturazione richiede però un atteggiamento missionario preciso: studio serio e impegnato della 

lingua e della cultura locali, unito a stima e rispetto profondi (AC 2003, 111). Come persone 

interculturali siamo chiamati a discernere i valori e i contro-valori delle culture alla luce del 

Vangelo, vivendo un’esperienza che ci fa crescere come persone e come credenti. Questo percorso 

ci invita a essere strumenti di scambio e di arricchimento reciproco tra le diverse culture in cui 

operiamo, contribuendo a generare una Chiesa realmente cattolica, cioè universale nella 

comunione e plurale nelle sue espressioni (AC 2003, 112). 



13 

Così intesa, l’inculturazione non è un semplice adattamento, ma un processo teologico, ecclesiale 

e pastorale che permette al Vangelo di assumere la “carne” dei popoli e ai popoli di imprimere nella 

Chiesa il colore e il sapore delle proprie tradizioni, come una “perla bruna” che arricchisce il tesoro 

comune della fede. 

Campi di lavoro prioritari 

Il processo di stesura della nuova Regola di Vita, con il recupero profondo del Fondatore e del carisma, 

ha innescato un’esigenza di revisione degli impegni per promuovere una più autentica risposta 

carismatica alle nuove sfide della missione. Esigenza che si è acuita nel tempo man mano che è 

cresciuta la sproporzione tra gli impegni presi e le forze ed energie realmente disponibili (AC 2015, 

40-41), oltre all’emergere di nuove sfide missionarie (AC 2009, 1). La riflessione dell’Istituto ha 

continuamente cercato di mettere a fuoco tanto i criteri di scelta (AC 1985, 10-12; AC 1991, 3.2; AC 

2003, 44; AC 2015, 44.5) quanto gli effettivi campi di lavoro prioritari (AC 1985, 3; AC 1991, 40-41; 

AC 1997, 7-8; AC 2003, 38. 50; AC 2009, 62-63; AC 2015, 45.3 e 46; AC 2022, 31), optando per un 

approccio ministeriale e per una riorganizzazione, onde evitare la dispersione (AC 2015, 43). 

La presenza comboniana è significativa quando siamo vicini a gruppi umani emarginati o in situazioni 

di frontiera. Tuttavia, non sempre questa presenza si avvale di una pastorale specifica qualificata in 

termini di metodi e competenze (AC 2015, 45.2). Di qui si è sentita l’esigenza di servizi pastorali 

specifici in linea con le priorità continentali, condivisi da più circoscrizioni e vissuti in una più ampia 

collaborazione a livello interprovinciale e continentale. In questo modo, pur riducendo le comunità in 

ciascun Paese, lavorando in rete è possibile sviluppare una pastorale specifica (AC 2015, 45.3). 

Se guardiamo alle priorità continentali espresse nei Capitoli, vediamo che sono di due tipi: gruppi 

umani e dimensioni trasversali della missione, cioè aspetti che devono essere presenti in qualsiasi 

contesto e ministero. È interessante notare come le priorità per gruppi umani, secondo il carisma 

comboniano, considerati su base continentale, non sono molte. Questo è un dato molto importante, 

perché offre la possibilità di ovviare gradualmente alla dispersione e frammentazione degli impegni 

dell’Istituto. In particolare, tali priorità continentali sono: 

 

AFRICA ASIA 

• Gruppi umani non ancora evangelizzati 
• Pastoralisti 
• Pigmei 
• Abitanti delle periferie urbane povere 
• Popolazione in contesto islamico 
• Giovani marginalizzati 
• Migranti e rifugiati 

• Popoli non evangelizzati 
= prima evangelizzazione 
= dialogo interreligioso 

AMERICA EUROPA 

• Afrodiscendenti 
• Popoli indigeni 
• Abitanti delle periferie urbane povere 

• Migranti e rifugiati 

 

Conclusione 

Nei primi 20 anni dopo il Concilio, nell’era dei Capitoli speciali, la grande preoccupazione degli istituti 

religiosi fu quella di rivedere tutta la vita alla luce del carisma. Il recupero profondo e attualizzato del 

Fondatore e della primigenia inspiratio si è condensato nella Regola di Vita. Questa ricerca ha portato 

anche alla revisione degli impegni, cioè a riflettere e valutare quali impegni fossero effettivamente 

corrispondenti all’ispirazione originaria del fondatore. Allo stesso tempo, sorge la questione di come 

gli istituti gestiscono tali impegni, cioè il discorso sul metodo. Oltre alla spinta del Concilio Vaticano 

II, questa continua ricerca si è resa necessaria per i grandi cambiamenti epocali che hanno un impatto 



14 

considerevole anche sull’Istituto e sulla missione (Pierli 1989). 

Il bisogno di fare una sintesi, di ritrovare dei punti di riferimento comuni e condivisi nell’Istituto è 

emerso con il nuovo millennio. Negli anni tra il 2003 (con la decisione presa nel Capitolo generale) 

ed il 2012 è stato portato avanti un lavoro che ha coinvolto tutto l’Istituto sulla Ratio missionis, una 

riflessione teologica sulla missione e sulla metodologia comboniana. Seguendo la riflessione 

missiologica di quegli anni, il processo ha preso atto della necessità della contestualizzazione della 

missione, che si riflette nell’elaborazione di diversi modelli di missione. 

La rilettura degli atti capitolari dal 1985 al 2022, tuttavia, ci fa vedere che in realtà esiste un orizzonte 

di riferimento nel quale i missionari comboniani si ritrovano, pur rimanendo in una realtà plurale, in 

cui convivono sensibilità e prospettive diverse, e senza rinunciare alle differenze, senza perdere le 

peculiarità dei contesti diversi. Tale orizzonte comune contiene: 

1.  Una visione di missione definita dal magistero della Chiesa come Missio Dei. 

2. La missione specifica dell’Istituto, missione ad gentes, ricompresa secondo i segni dei tempi e il 

nuovo contesto globale. 

3. Sei principi carismatici che caratterizzano lo stile comboniano di missione, che sono: 

=  l’ora di Dio; 

= il fare causa comune; 

=  la rigenerazione dell’Africa con l’Africa; 

=  il cenacolo di apostoli; 

=  il coinvolgimento ecclesiale; 

= e la missione segnata dalla croce. 

4. Tre elementi metodologici fondamentali, vale a dire: 

= l’inserzione, 

= l’approccio ministeriale 

= e l’inculturazione. 

5. Campi di lavoro prioritari e pastorali specifiche come percorso attuale di riqualificazione. 

Riteniamo che su questa base sia possibile costruire assieme un cammino di riqualificazione e 

riorganizzazione del servizio missionario dell’Istituto, in fedeltà al carisma e in risposta alle nuove sfide 

che ci pone la nuova epoca storia che si sta dispiegando. 

 

 

Bibliografia 

Missionari Comboniani. (2012). “Our Mission. Experience and Reflection. Conclusions from the 

Process of Ratio Missionis”. 

Pierli, F. (1989). “Introduzione”, in AA.VV. (1989) Evangelizzazione in Africa. Per una metodologia 

comboniana. Bibliotecha comboniana, Roma, pp. 7-15. 

XIII Capitolo Generale. (1985). “Atti Capitolari”. 

XIV Capitolo Generale. (1991). “Atti Capitolari: «Con Daniele Comboni oggi»”. 

XV Capitolo Generale. (1997). “Atti Capitolari: «Ripartire dalla missione con l’audacia del Beato 

Daniele Comboni»”. 

XVI Capitolo Generale. (2003). “Atti Capitolari: «La missione dei missionari comboniani all’inizio del 

terzo millennio»”. 

XVII Capitolo Generale. (2009). “Atti Capitolari: «Dal Piano di Comboni al piano dei missionari 

comboniani»”. 

XVIII Capitolo Generale. (2015). “Atti Capitolari: «Discepoli missionari comboniani chiamati a vivere 

la gioia del Vangelo nel mondo di oggi»”. 



15 

XIX Capitolo Generale. (2022). “Atti Capitolari: «Io sono la vite, voii tralci. Radicati in Cristo insieme a 

Comboni»”. 


