Missione — Una questione d’amore
P. David Glenday MCC]J

Presentazione

In relazione al tema “Missione — Andare all’essenziale”, il Segretariato Generale della
Missione ha cercato contributi per arricchire la riflessione personale e comunitaria. Poiché
sia gli ultimi due Capitoli Generali sia 'ultima Assemblea intercapitolare hanno insistito
sull'importanza di coltivare una spiritualita comboniana per riqualificare il nostro servizio
missionario, abbiamo scelto di condividere la seguente riflessione sulla missione di p. David
Glenday. Questo contributo non e stato preparato specificamente per questo scopo, ma
riteniamo che offra alcuni spunti interessanti capaci di illuminare la riflessione sulla nostra
esperienza personale di missione.

Abstract

La riflessione di p. David Glenday presenta la missione come fondamentalmente “una
questione d’amore”, radicando l'identita e l'azione missionaria nell’amore di Dio rivelato
nella Trinita. Ispirandosi agli insegnamenti dei papi Francesco e Leone, il testo afferma che la
missione ha origine nella stessa natura di Dio come amore che esce da sé, compassionevole
e missionario. Dio non e distante, ma attivamente presente nel mondo, soprattutto tra i
poveri e gli emarginati, e invita i battezzati a condividere questo movimento divino. La
missione, pertanto, non € anzitutto una strategia o un’attivita, ma una risposta all’essere
amati e trasformati da Dio.

Attraverso la propria esperienza come missionario comboniano nelle Filippine, p. David
illustra come i missionari incontrino Dio gia presente nella vita dei poveri. La missione
diventa un luogo di apprendimento concreto dell’amore — attraverso la solidarieta, la
gratitudine, la perseveranza e la gioia — rivelando che I’'amore di Dio precede e plasma
I’azione missionaria. L’amore, inoltre, esige lavoro e impegno: i missionari sono chiamati a
discernere come Dio stia gia amando i poveri e a collaborare umilmente come cooperatori
in questa iniziativa divina in atto.

Vivere la missione come amore conduce alla trasformazione, sia del missionario sia di
coloro che vengono serviti. | missionari diventano segni della presenza amorevole di Dio,
mentre i poveri sono confermati nella loro dignita di figli amati di Dio. La riflessione si
conclude applicando questi elementi al carisma comboniano, inteso come una storia vissuta
e dinamica, radicata nella preghiera, nel discernimento e nella scoperta continua. Il vero
rinnovamento non inizia dalla pianificazione umana, ma dall’attenzione a come la Trinita
sta operando oggi, attirando la Chiesa sempre piu profondamente in una missione plasmata e
sostenuta dall’amore.

Sintesi delle idee principali dell’articolo

Il testo propone una comprensione profondamente teologica ed esperienziale della missione
cristiana, radicata non nell’attivita o nell’efficacia, ma nell’lamore. La missione nasce
dall’identita stessa di Dio come Trinita di amore. Richiamandosi all’insegnamento dei Papi
Francesco e Leone, l'articolo afferma che Dio € essenzialmente missionario: dinamico,



aperto, profondamente coinvolto nella vita del mondo. La missione non e dunque un
compito opzionale della Chiesa, ma una partecipazione al movimento amoroso di Dio verso
I’'umanita, in particolare verso i poveri e gli emarginati.

Centrale in questa visione e la convinzione che i missionari non portano Dio agli altri;
piuttosto, incontrano Dio gia presente nei luoghi e nelle persone a cui sono inviati.
Attraverso la sua esperienza tra i poveri urbani delle Filippine, p. Glenday mostra come la
missione diventi un luogo privilegiato di incontro, conversione e apprendimento. | poveri
rivelano il volto di un Dio che insegna ad amare attraverso la solidarieta, la resilienza, la
gratitudine, la gioia e la speranza. In questo senso, la missione non & solo dare, ma anche
ricevere, poiché gli stessi missionari vengono evangelizzati e trasformati da coloro che
servono.

Poiché la missione nasce dall’amore, essa si esprime necessariamente in azioni concrete.
L’amore non puo rimanere teorico; prende forma nell’impegno, nel lavoro e nella
corresponsabilita. L'articolo sottolinea che i missionari sono chiamati a collaborare con Dio,
gia all’'opera nella storia. Tale collaborazione richiede un attento discernimento: prima di
agire, i missionari devono riconoscere come Dio stia amando i poveri in un determinato
contesto. Questa cooperazione evidenzia sia la dignita sia la sfida della vocazione
missionaria, che esige umilta, attenzione e fedelta all’iniziativa di Dio piuttosto che ai
progetti personali.

Una conseguenza fondamentale del vivere la missione come amore e la trasformazione. Il
missionario viene gradualmente cambiato, comprendendo che cio che conta di piu non e
semplicemente cio che fa, ma cio che diventa. In questo processo, il missionario cresce
come segno visibile della presenza amorevole di Dio. Allo stesso tempo, coloro che sono
serviti vengono condotti a una piu profonda consapevolezza della propria dignita e valore
come figli e figlie amati di Dio. La missione diventa cosi reciprocamente generatrice di vita,
producendo guarigione, riconciliazione e speranza.

Infine, I'articolo colloca questa visione all’interno del carisma comboniano. Il carisma non e
presentato come un’eredita fissa o un’ideologia, ma come una storia viva, plasmata dalla
preghiera, dal discernimento e dalla scoperta continua. E una partecipazione dinamica alla
missione della Trinita, ispirata dal dialogo con il Fondatore e attenta alle nuove forme
attraverso cui I"amore cerca oggi di esprimersi. Il vero rinnovamento, conclude I’autore, non
inizia con strategie di cambiamento, ma con l'apertura a cio che Dio sta gia operando.
Coltivando attenzione, preghiera, ascolto reciproco e discernimento, i missionari rimangono
fedeli a un carisma che continua a rendere Cristo visibile nel mondo attraverso I'amore.



Missione — Una questione d’amore
P. David Glenday MCC]J

Una buona domanda

Ho avuto la fortuna, durante la mia vita come missionario comboniano, di trascorrere undici
anni di servizio nelle Filippine. Ricordo un giorno in cui un giovane laico impegnato mi
rivolse questa domanda:

«Padre David, voi comboniani parlate spesso con entusiasmo della vostra vocazione e del
vostro Fondatore, san Daniele Comboni. Condividete i suoi sogni, il suo slancio, i suoi viaggi,
le sue speranze e delusioni, la sua eredita e la sua memoria — ed e tutto molto bello e
ispirante. Ma cio che vorrei sapere ora e questo: qual e il cuore, il centro, il motore della
missione di san Daniele e della vostra missione oggi?»

Una domanda davvero molto buona, alla quale, nei miei quasi cinquant’anni di missione, ho
spesso cercato di rispondere, cercando le parole giuste e, ancor piu, le azioni giuste. Se oggi
quel giovane mi ponesse la stessa domanda, non esiterei a chiedere |'aiuto non di uno, ma di
due Papi: Francesco e Leone.

E infatti sorprendente che I'ultima grande lettera di papa Francesco, intitolata Dilexit Nos, sia
dedicata all’amore — «I’amore umano e divino del Cuore di Gesu Cristo» — e che la prima
lettera di papa Leone a tutta la Chiesa, Dilexi Te, parli anch’essa di... amore — «amore per i
poveri». E dunque chiaro: come dice papa Francesco, «la missione diventa una questione
d’amore», e i missionari sono persone «innamorate e che, affascinate da Cristo, sentono il
bisogno di condividere questo amore che ha cambiato la loro vita».

Missione come amore: si, questa e la realta stupenda e splendida che fa da ponte tra le due
lettere dei Papi. Ed e soprattutto in questa realta che desideriamo riflettere per crescere come
missionari, ciascuno nelle proprie circostanze. Quali profonde scoperte sulla missione
possiamo allora sperare di fare in questo cammino, avendo come mappa la lettera di papa
Leone?

Primo: il nostro Dio e un Dio missionario

La missione € una questione d’amore, e in definitiva lo & perché nasce da Dio, la Trinita
dell’amore. Tutto cio che Gesu dice e fa nei Vangeli, per la potenza dello Spirito, lo rende
evidente: il nostro Dio non e distante, freddo, indifferente, disimpegnato. No, il nostro Dio e
in movimento, aperto, coinvolto, vicino, appassionato.

E noi siamo battezzati nel nome di questo Dio missionario. Con il battesimo, i Tre prendono
dimora nel nostro cuore pit profondo e iniziano a formarci come missionari — come loro!
Questo tema, questa realta della Trinita missionaria, € stato molto presente
nell’insegnamento e nella testimonianza di papa Francesco (si pensi, ad esempio, alla sua
prima lettera Evangelii Gaudium) ed e stato ripreso con forza da papa Leone. Entrambi
esortano la Chiesa a essere la dove i Tre sono gia: ai margini, nelle periferie, con coloro che
sono considerati lontani. In Dilexit Nos, papa Francesco insiste che il nostro cuore deve
essere trasformato nel Cuore di Gesu, un cuore che va incontro ai feriti e ai deboli, e papa
Leone approfondisce e consolida questa chiamata missionaria.

La missione € dunque una questione d’amore, perché Dio & amore, e I'amore di Dio & un
amore missionario, che esce da sé.



Secondo: incontrare Dio nella missione

La Trinita dell’Amore ci spinge verso la missione — ma ci attende anche la. Durante i miei
anni nelle Filippine — ho svolto il mio ministero in un piccolo angolo della megalopoli di
Manila — ho avuto la grazia di imparare la lingua nazionale, il tagalog, e di poter cosi
accompagnare in modo particolare una piccola comunita nelle baraccopoli della citta.

Con loro ho fatto una scoperta toccante, che € il tesoro della vita di tanti missionari: il Dio
che & amore ci precede nel nostro cammino missionario, e lo conosciamo di nuovo nella
vita e soprattutto nel cuore dei poveri a cui siamo inviati. Nell’esempio delle loro vite, la
missione diventa una scuola di amore, in cui I'amore ha il volto della solidarieta, della
gratitudine, del coraggio, della gioia, della perseveranza, del buon senso, della tolleranza.
Nella missione con e tra i poveri, noi missionari impariamo ad amare.

Terzo: lavorare con Dio nella missione

Poiché la missione € una questione d’amore, & anche una questione di opere, di lavoro, di
azione. Come dice Gesu in Giovanni 5,17: «ll Padre mio opera sempre e anch’io opero», e
lo sviluppa in Giovanni 15, offrendoci la ricca immagine del Padre come vignaiolo. Il Padre
si rallegra dei nostri frutti abbondanti, ci dice Gesu, e san Giovanni ribadisce la stessa
visione quando ci esorta ad amare nei fatti e non solo a parole.

Per amore siamo collaboratori di Dio, come insiste san Paolo, e questo € insieme una gioia e
una sfida. E una grande gioia sapere che il Signore desidera che ci uniamo a lui nell’amare i
poveri, che desidera la nostra compagnia e solidarieta: € un nuovo modo di apprezzare la
nostra grande dignita e il nostro potenziale nella grazia del battesimo. Ed & anche una sfida,
percheé significa che dobbiamo anzitutto discernere come Dio stia amando i poveri qui e ora,
per poter rispondere a questa iniziativa divina. Dio ama per primo i poveri.

Infine: trasformati dall’amore
Quando comprendiamo e viviamo la missione come amore in questi diversi modi, accade
qualcosa di meraviglioso e potente: veniamo cambiati, trasformati. Ci rendiamo conto, poco
alla volta, che cio che conta davvero nel nostro servizio ai poveri e soprattutto cio che siamo,
e scopriamo che stiamo diventando un segno, un sacramento della presenza amorevole di
Dio.
Si, noi siamo trasformati, ma per grazia di Dio lo sono anche coloro ai quali siamo inviati,
poiché vengono condotti a una nuova consapevolezza del loro valore e della loro dignita
infinita, e del loro potenziale come esseri umani, figli e figlie del Padre che li ama in modo
del tutto speciale.
Le parole conclusive di papa Leone ci ispirano a collegare la vocazione all’amore con il
modo specifico di viverlo come missionari comboniani:
L’amore cristiano supera ogni barriera, avvicina i lontani, accomuna gli estranei,
rende familiari i nemici, valica abissi umanamente insuperabili, entra nelle pieghe
pil nascoste della societa. Per sua natura, I'amore cristiano e profetico, compie
miracoli, non ha limiti: & per I'impossibile. L’amore e soprattutto un modo di
concepire la vita, un modo di viverla. Ebbene, una Chiesa che non mette limiti
all’lamore, che non conosce nemici da combattere, ma solo uomini e donne da
amare, e la Chiesa di cui oggi il mondo ha bisogno.



Implicazioni per il nostro cammino missionario

Guardando alla nostra esperienza personale, siamo invitati a discernere come abbiamo
incontrato tale amore di Dio in armonia con il carisma di Daniele Comboni. Un carisma g,
anzitutto, una storia da raccontare: qualcosa che ci accade, una narrazione vissuta — la
Trinita all’opera. Un carisma ci orienta verso un fine voluto per primo dalla Trinita: rendere
presente, nella Chiesa e nel mondo, qui e ora, uno o piu dei molteplici aspetti della vita e
della missione di Gesu, attraverso la vita di coloro che sono “toccati” da questa grazia. In
questo modo, il carisma rende visibile Cristo.

Quando il carisma & compreso e vissuto in questo modo, tendono a verificarsi alcuni fatti
molto significativi:

e La partecipazione al carisma viene vissuta come esperienza pit che come semplice
adesione a un’idea, per quanto valida. Il movimento va dallo statico al dinamico, dal
teorico al pratico, dalla testa al cuore.

e |l legame con il Fondatore viene riletto dando priorita al dialogo con lui piu che alla
sola conoscenza delle sue idee. Il carisma e piu una conversazione con il Fondatore
che una lezione su di lui.

e Una spiritualita di discernimento e di preghiera passa al centro del mondo del
missionario, perché e da tale preghiera che il carisma & nato e continua a vivere. Il
carisma conduce nel cuore ardente del Dio trinitario per diventare partecipi della sua
missione.

e Accanto alla memoria, anche la scoperta diventa essenziale: quali nuove forme ed
espressioni sta generando oggi questa grazia?

Conclusione

Quando il carisma € compreso e vissuto in questi modi, la sfida del rinnovamento continuo
diventa urgente. E pero fondamentale iniziare questo rinnovamento con la domanda giusta,
che non e: «come dobbiamo rinnovarci?», ma piuttosto: «come Dio Trinita sta operando ora,
attirandoci verso il rinnovamento?» o, come suggerirebbe Lonergan, «essere attenti».
L'importanza data al discernimento, allo studio, alla preghiera e all’ascolto reciproco diventa
cosi un indicatore significativo di un carisma vivo e vitale.



