
Misión: una cuestión de amor 
P. David Glenday, MCCJ 

Presentación 
En relación con el tema «Misión: ir a lo esencial», el Secretariado General de la Misión ha 

recabado contribuciones para enriquecer la reflexión personal y comunitaria. Dado que 

tanto los dos últimos Capítulos generales como la última Asamblea Intercapitular insistieron 

en la importancia de cultivar una espiritualidad comboniana para recalificar nuestro servicio 

misionero, hemos decidido compartir la siguiente reflexión sobre la misión del P. David 

Glenday. Esta contribución no ha sido preparada específicamente para este fin, pero 

creemos que ofrece algunas ideas interesantes capaces de iluminar la reflexión sobre nuestra 

experiencia personal de misión. 

 

Resumen 
La reflexión del P. David Glenday presenta la misión como fundamentalmente «una cuestión 

de amor», arraigando la identidad y la acción misionera en el amor de Dios revelado en la 

Trinidad. Inspirándose en las enseñanzas de los papas Francisco y León, el texto afirma que 

la misión tiene su origen en la propia naturaleza de Dios como amor que sale de sí mismo, 

compasivo y misionero. Dios no está lejos, sino activamente presente en el mundo, 

especialmente entre los pobres y los marginados, e invita a los bautizados a compartir este 

movimiento divino. La misión, por lo tanto, no es ante todo una estrategia o una actividad, 

sino una respuesta al ser amados y transformados por Dios. 

A través de su propia experiencia como misionero comboniano en Filipinas, el P. David 

ilustra cómo los misioneros encuentran a Dios ya presente en la vida de los pobres. La 

misión se convierte en un lugar de aprendizaje concreto del amor —a través de la 

solidaridad, la gratitud, la perseverancia y la alegría— revelando que el amor de Dios 

precede y da forma a la acción misionera. Además, el amor exige trabajo y compromiso: los 

misioneros están llamados a discernir cómo Dios ya está amando a los pobres y a colaborar 

humildemente como cooperadores en esta iniciativa divina en marcha. 

Vivir la misión como amor conduce a la transformación, tanto del misionero como de 

aquellos a quienes sirve. Los misioneros se convierten en signos de la presencia amorosa de 

Dios, mientras que los pobres se ven confirmados en su dignidad de hijos amados de Dios. 

La reflexión concluye aplicando estos elementos al carisma comboniano, entendido como 

una historia vivida y dinámica, arraigada en la oración, el discernimiento y el 

descubrimiento continuo. La verdadera renovación no comienza con la planificación 

humana, sino con la atención a cómo la Trinidad está actuando hoy, atrayendo a la Iglesia 

cada vez más profundamente a una misión moldeada y sostenida por el amor. 

 

Síntesis de las ideas principales del artículo 
El texto propone una comprensión profundamente teológica y experiencial de la misión 

cristiana, arraigada no en la actividad o la eficacia, sino en el amor. La misión nace de la 

propia identidad de Dios como Trinidad de amor. Refiriéndose a las enseñanzas de los papas 



Francisco y León, el artículo afirma que Dios es esencialmente misionero: dinámico, abierto, 

profundamente involucrado en la vida del mundo. La misión no es, por tanto, una tarea 

opcional de la Iglesia, sino una participación en el movimiento amoroso de Dios hacia la 

humanidad, en particular hacia los pobres y los marginados. 

En esta visión es fundamental la convicción de que los misioneros no llevan a Dios a los 

demás, sino que encuentran a Dios ya presente en los lugares y en las personas a las que son 

enviados. A través de su experiencia entre los pobres de contextos urbanos de Filipinas, el P. 

Glenday muestra cómo la misión se convierte en un lugar privilegiado de encuentro, 

conversión y aprendizaje. Los pobres revelan el rostro de un Dios que enseña a amar a 

través de la solidaridad, la resiliencia, la gratitud, la alegría y la esperanza. En este sentido, la 

misión no es solo dar, sino también recibir, ya que los propios misioneros son evangelizados 

y transformados por aquellos a quienes sirven. 

Puesto que la misión nace del amor, se expresa necesariamente en acciones concretas. El 

amor no puede quedarse en la teoría; toma forma en el compromiso, el trabajo y la 

corresponsabilidad. El artículo subraya que los misioneros están llamados a colaborar con 

Dios, que ya está obrando en la historia. Esta colaboración requiere un discernimiento 

cuidadoso: antes de actuar, los misioneros deben reconocer cómo Dios está amando a los 

pobres en un contexto determinado. Esta cooperación pone de relieve tanto la dignidad 

como el desafío de la vocación misionera, que exige humildad, atención y fidelidad a la 

iniciativa de Dios más que a los proyectos personales. 

Una consecuencia fundamental de vivir la misión como amor es la transformación. El 

misionero se va transformando gradualmente, comprendiendo que lo que más importa no es 

simplemente lo que hace, sino en lo que se convierte. En este proceso, el misionero crece 

como signo visible de la presencia amorosa de Dios. Al mismo tiempo, aquellos a quienes 

sirve son llevados a una conciencia más profunda de su dignidad y valor como hijos e hijas 

amados de Dios. De este modo, la misión se convierte en generadora de vida recíproca, 

produciendo sanación, reconciliación y esperanza. 

Por último, el artículo sitúa esta visión dentro del carisma comboniano. El carisma no se 

presenta como una herencia fija o una ideología, sino como una historia viva, moldeada por 

la oración, el discernimiento y el descubrimiento continuo. Es una participación dinámica en 

la misión de la Trinidad, inspirada por el diálogo con el Fundador y atenta a las nuevas 

formas a través de las cuales el amor busca expresarse hoy. La verdadera renovación, 

concluye el autor, no comienza con estrategias de cambio, sino con la apertura a lo que 

Dios ya está haciendo. Cultivando la atención, la oración, la escucha mutua y el 

discernimiento, los misioneros permanecen fieles a un carisma que sigue haciendo visible a 

Cristo en el mundo a través del amor. 

  



Misión: una cuestión de amor 
P. David Glenday, MCCJ 

 

Una buena pregunta 
Durante mi vida como misionero comboniano, tuve la suerte de pasar once años de servicio 

en Filipinas. Recuerdo un día en que un joven laico comprometido me hizo esta pregunta: 

«Padre David, ustedes, los combonianos, hablan a menudo con entusiasmo de su vocación y 

de su fundador, san Daniel Comboni. Comparten sus sueños, su entusiasmo, sus viajes, sus 

esperanzas y decepciones, su legado y su memoria, y todo ello es muy bonito e inspirador. 

Pero lo que me gustaría saber ahora es esto: ¿cuál es el corazón, el centro, el motor de la 

misión de San Daniel y de vuestra misión hoy?». 

Una pregunta realmente muy buena, a la que, en mis casi cincuenta años de misión, he 

intentado responder a menudo, buscando las palabras adecuadas y, más aún, las acciones 

adecuadas. Si hoy ese joven me hiciera la misma pregunta, no dudaría en pedir la ayuda no 

de uno, sino de dos papas: Francisco y León. 

De hecho, es sorprendente que la última gran carta del papa Francisco, titulada Dilexit Nos, 

esté dedicada al amor —«el amor humano y divino del Corazón de Jesucristo»— y que la 

primera carta del papa León a toda la Iglesia, Dilexi Te, hable también de... amor —«amor 

por los pobres»—. Por lo tanto, está claro: como dice el papa Francisco, «la misión se 

convierte en una cuestión de amor», y los misioneros son personas «enamoradas y que, 

fascinadas por Cristo, sienten la necesidad de compartir este amor que ha cambiado sus 

vidas». 

La misión como amor: sí, esta es la realidad maravillosa y espléndida que tiende un puente 

entre las dos cartas de los papas. Y es sobre todo en esta realidad en la que deseamos 

reflexionar para crecer como misioneros, cada uno en sus propias circunstancias. ¿Qué 

profundos descubrimientos sobre la misión podemos esperar hacer en este camino, teniendo 

como mapa la carta del papa León? 

 

Primero: nuestro Dios es un Dios misionero 
La misión es una cuestión de amor, y en última instancia lo es porque nace de Dios, la 

Trinidad del amor. Todo lo que Jesús dice y hace en los Evangelios, por el poder del Espíritu, 

lo pone de manifiesto: nuestro Dios no es distante, frío, indiferente, descomprometido. No, 

nuestro Dios está en movimiento, es abierto, comprometido, cercano, apasionado. 

Y nosotros estamos bautizados en el nombre de este Dios misionero. Con el bautismo, los 

Tres se instalan en lo más profundo de nuestro corazón y comienzan a formarnos como 

misioneros, ¡como ellos! 

Este tema, esta realidad de la Trinidad misionera, ha estado muy presente en la enseñanza y 

el testimonio del papa Francisco (pensemos, por ejemplo, en su primera carta Evangelii 

Gaudium) y ha sido retomado con fuerza por el papa León. Ambos exhortan a la Iglesia a 

estar donde los Tres ya están: en los márgenes, en las periferias, con aquellos que son 

considerados lejanos. En Dilexit Nos, el papa Francisco insiste en que nuestro corazón debe 

transformarse en el Corazón de Jesús, un corazón que va al encuentro de los heridos y los 

débiles, y el papa León profundiza y consolida esta llamada misionera. 



La misión es, por tanto, una cuestión de amor, porque Dios es amor, y el amor de Dios es un 

amor misionero, que sale de sí mismo. 

 

Segundo: encontrar a Dios en la misión 
La Trinidad del Amor nos empuja hacia la misión, pero también nos espera allí. Durante mis 

años en Filipinas, donde ejercí mi ministerio en un pequeño rincón de la megalópolis de 

Manila, tuve la gracia de aprender la lengua nacional, el tagalo, y así poder acompañar de 

manera especial a una pequeña comunidad en los barrios marginales de la ciudad. 

Con ellos hice un descubrimiento conmovedor, que es el tesoro de la vida de muchos 

misioneros: el Dios que es amor nos precede en nuestro camino misionero, y lo 

reconocemos de nuevo en la vida y sobre todo en el corazón de los pobres a quienes somos 

enviados. En el ejemplo de sus vidas, la misión se convierte en una escuela de amor, en la 

que el amor tiene el rostro de la solidaridad, la gratitud, el coraje, la alegría, la perseverancia, 

el buen sentido y la tolerancia. 

En la misión con y entre los pobres, los misioneros aprendemos a amar. 

 

Tercero: trabajar con Dios en la misión 
Puesto que la misión es una cuestión de amor, es también una cuestión de obras, de trabajo, 

de acción. Como dice Jesús en Juan 5,17: «Mi Padre trabaja siempre y yo también trabajo», 

y lo desarrolla en Juan 15, ofreciéndonos la rica imagen del Padre como viñador. El Padre se 

alegra de nuestros frutos abundantes, nos dice Jesús, y san Juan reafirma la misma visión 

cuando nos exhorta a amar con hechos y no solo con palabras. 

Por amor somos colaboradores de Dios, como insiste san Pablo, y esto es a la vez una 

alegría y un desafío. Es una gran alegría saber que el Señor desea que nos unamos a él en el 

amor a los pobres, que desea nuestra compañía y solidaridad: es una nueva forma de 

apreciar nuestra gran dignidad y nuestro potencial en la gracia del bautismo. Y también es 

un desafío, porque significa que primero debemos discernir cómo Dios está amando a los 

pobres aquí y ahora, para poder responder a esta iniciativa divina. Dios ama primero a los 

pobres. 

 

Por último: transformados por el amor 
Cuando comprendemos y vivimos la misión como amor de estas diferentes maneras, ocurre 

algo maravilloso y poderoso: somos cambiados, transformados. Poco a poco nos damos 

cuenta de que lo que realmente importa en nuestro servicio a los pobres es sobre todo lo que 

somos, y descubrimos que nos estamos convirtiendo en un signo, un sacramento de la 

presencia amorosa de Dios. 

Sí, nosotros somos transformados, pero por la gracia de Dios también lo son aquellos a 

quienes somos enviados, ya que son conducidos a una nueva conciencia de su valor y 

dignidad infinita, y de su potencial como seres humanos, hijos e hijas del Padre que los ama 

de una manera muy especial. 

Las palabras finales del papa León nos inspiran a relacionar la vocación al amor con la 

forma específica de vivirlo como misioneros combonianos: 

El amor cristiano supera todas las barreras, acerca a los lejanos, une a los extraños, 

convierte en familiares a los enemigos, traspasa abismos humanamente 



insuperables, penetra en los recovecos más ocultos de la sociedad. Por su 

naturaleza, el amor cristiano es profético, obra milagros, no tiene límites: es para 

lo imposible. El amor es sobre todo una forma de concebir la vida, una forma de 

vivirla. Pues bien, una Iglesia que no pone límites al amor, que no conoce 

enemigos a los que combatir, sino solo hombres y mujeres a los que amar, es la 

Iglesia que el mundo necesita hoy.  

 
Implicaciones para nuestro camino misionero 
Mirando nuestra experiencia personal, estamos invitados a discernir cómo hemos 

encontrado ese amor de Dios en armonía con el carisma de Daniel Comboni. Un carisma es, 

ante todo, una historia que contar: algo que nos sucede, una narración vivida, la Trinidad en 

acción. Un carisma nos orienta hacia un fin deseado en primer lugar por la Trinidad: hacer 

presente, en la Iglesia y en el mundo, aquí y ahora, uno o varios de los múltiples aspectos de 

la vida y la misión de Jesús, a través de la vida de aquellos que son «tocados» por esta gracia. 

De este modo, el carisma hace visible a Cristo. 

Cuando el carisma se comprende y se vive de esta manera, tienden a ocurrir algunos hechos 

muy significativos: 

• La participación en el carisma se vive como una experiencia más que como una 

simple adhesión a una idea, por muy válida que sea. El movimiento va de lo estático 

a lo dinámico, de lo teórico a lo práctico, de la cabeza al corazón. 

• El vínculo con el Fundador se reinterpreta dando prioridad al diálogo con él más que 

al mero conocimiento de sus ideas. El carisma es más una conversación con el 

Fundador que una lección sobre él. 

• Una espiritualidad de discernimiento y oración pasa a ocupar el centro del mundo del 

misionero, porque es de esa oración de donde nació y sigue viviendo el carisma. El 

carisma conduce al corazón ardiente del Dios trinitario para participar en su misión. 

• Junto a la memoria, también se hace esencial el descubrimiento: ¿qué nuevas formas 

y expresiones está generando hoy esta gracia? 

 
Conclusión 
Cuando el carisma se comprende y se vive de esta manera, el desafío de la renovación 

continua se vuelve urgente. Sin embargo, es fundamental comenzar esta renovación con la 

pregunta correcta, que no es: «¿cómo debemos renovarnos?», sino más bien: «¿cómo está 

obrando ahora Dios Trinidad, atrayéndonos hacia la renovación?» o, como sugeriría 

Lonergan, «estar atentos». La importancia que se da al discernimiento, al estudio, a la 

oración y a la escucha mutua se convierte así en un indicador significativo de un carisma 

vivo y vital. 

 

P. David Glenday, MCCJ 


