Comunidad en misioén en la era digital:
el desafio del tecnocapitalismo

Hno. Alberto Lamana, MCCJ
1. El contexto: el tecno-capitalismo

La transformacion tecnoldgica mas significativa de las ultimas décadas es, sin duda,
Internet. Su répida difusion en todo el mundo ha revolucionado nuestra forma de
comunicarnos, informarnos, relacionarnos, consumir y trabajar. Treinta afios después
de su nacimiento, sin embargo, ya somos conscientes de que los ideales inspiradores
de Tim Berners-Lee —un web al servicio del bien comun, instrumento de liberacion,
conocimiento compartido y participacion democratica— pueden ser facilmente
distorsionados y transformados en herramientas de opresion, mentira y manipulacion.

El neoliberalismo se presenta hoy como paradigma econdmico tnico, imponiendo
reglas homogéneas para interpretar las interacciones sociales. Se ha adaptado con
sorprendente rapidez a los cambios tecnologicos, doblando en su provecho principios
éticos que, en su origen, estaban animados por un auténtico deseo de construir
comunidad. La antropdloga y experta en cultura digital Remedios Zafra define esta
simbiosis entre capitalismo y tecnologia como "tecnocapitalismo". Su principal temor
es que el capitalismo, por naturaleza desinteresado en la dimension moral de las
relaciones humanas, busque unicamente el beneficio econémico. Asi, no existe
ninguna atencion al bien comun ni a la construccion de una ética colectiva que mejore
la sociedad.

Asistimos a un capitalismo que se ha reinventado explotando las nuevas posibilidades
del online. Sus campaias publicitarias ultra-segmentadas no se limitan a responder a
las necesidades, sino que anticipan y construyen deseos, alimentando un consumismo
sin frenos. El ser humano se reduce a mercancia: a la vez consumidor y productor de
datos, se convierte en un nodo més de la red. El sistema tecno-capitalista, sin embargo,
no atribuye el mismo valor a todos. Desecha a quienes no son productivos: ancianos,
personas con capacidades diferentes, pobres. Es la "cultura del descarte", denunciada
en repetidas ocasiones por el Papa Francisco, que reduce a la persona a un indice de
rendimiento. Una economia que excluye, carente de rostro humano, estd abocada al
fracaso.

Las redes sociales, nacidas con la promesa de conectarnos y crear comunidades
abiertas, plurales y democraticas, transforman al usuario en productor de datos y
consumidor obligado de publicidad. A cambio, le ofrecen métricas generosas para
alimentar su ego. Pagamos sobre todo con nuestro tiempo, aturdidos por el "scroll
infinito" que muchas plataformas han introducido como funcionalidad central. El
tiempo, ese recurso inmaterial que dice mucho sobre quiénes somos y sobre nuestras
prioridades, se fragmenta y dispersa en una continua demanda de atencion. Y nosotros,
no somos inmunes a esta deriva.

Existe un fuerte vinculo entre neoliberalismo e individualismo. Puesto que uno de los
pilares del capitalismo es el consumo, el individuo se convierte ante todo en
consumidor. En el paradigma de la web es un "prosumidor", es decir, uno que
consume y al mismo tiempo produce informacion: en la mayoria de los casos,
simplemente datos. Asi, su principal contribucion al sistema se convierte en el



consumo de datos y publicidad. La productividad se reduce a la capacidad de generar
visualizaciones para atraer publicidad, en un ciclo sin fin de likes, corazoncitos y links
compartidos. Se refuerza una vision engrandecida del yo, fundada en la reputacion
personal, la posesion y la gratificacion inmediata. Por el contrario, se debilitan
identidades fundadas en la gratuidad, en el cuidado, en las relaciones desinteresadas y
en la construccion de comunidades basadas en intereses compartidos.

Otro elemento que alimenta el individualismo es la competitividad: una excesiva
atencion al éxito personal en detrimento de las dindmicas colaborativas. De ello
deriva la conviccion de que cada uno obtiene lo que merece y que el éxito o el fracaso
son puramente individuales, ignorando la complejidad de los factores en juego. Asi se
pierde el sentido de la responsabilidad compartida, esa dimension social esencial para
nuestro crecimiento humano y espiritual.

Las plataformas digitales deberian abrirnos a la pluralidad y diversidad de la realidad;
en cambio, analizando nuestras elecciones personales, refuerzan formas de
comunicacion cada vez mas similares a nuestros gustos, impidiendo el encuentro con
lo diverso. Una de las grandes victimas de internet es la verdad: cada uno parece
construirse la suya, defendiéndola con argumentos tomados de la red incluso para las
opiniones mas peregrinas. Para un cristiano la verdad existe, es una y tiene un nombre
(Jn 14,6). Nadie la posee: estamos llamados a caminar hacia ella con humildad,
dejandonos interrogar por el grito de la realidad.

A reforzar la influencia de internet lleg6 el smartphone, que gracias a sus inmensas
redes de comunicacion ha alcanzado una difusion impresionante en todo el mundo. En
pocas décadas se ha convertido en un dispositivo esencial de la vida cotidiana.
Estamos disponibles siempre, a cualquier hora. Sus posibilidades fascinantes han
generado una profunda discontinuidad socio-cultural para la cual todavia no tenemos
un marco €tico que nos ayude a un uso auténticamente humano: es decir, una
herramienta que favorezca realmente el encuentro y no nos haga dependientes de sus
continuas demandas de atencién. Sabemos bien que, también entre nosotros, el
teléfono movil ha introducido una logica de disponibilidad inmediata que a menudo
entra en conflicto con el silencio, la contemplacion y la calidad del tiempo
comunitario.

A este listado de efectos no puede faltar una referencia a la Inteligencia Artificial (IA),
tecnologia fascinante que ya tiene un impacto directo en nuestra vida. Existen
reflexiones serias sobre su dimension ética, que subrayan el riesgo de su poder
deshumanizante: delegar a una maquina aspectos intrinsecamente humanos. También
la creatividad esta amenazada. No podemos permitirnos, por pereza, dejar que una
maquina cree en nuestro lugar: crear es lo que nos hace humanos. La IA puede ser una
buena aliada, pero no un sustituto.

La vida religiosa no es inmune a todo esto. A pesar de nuestro largo camino de
formacion, el tecno-capitalismo —como un caballo de Troya— ha penetrado
sutilmente en nuestras dindmicas comunitarias. Internet influye negativamente en el
tiempo y en la calidad de nuestra vida fraterna, y por tanto en nuestra mision.
Pasamos demasiado tiempo frente a las pantallas, restandoselo al encuentro con las
personas, que son el corazon de nuestra consagracion. Seria absurdo negar el
potencial positivo de internet, en los términos indicados por Berners-Lee, pero es
urgente reflexionar sobre lo que internet estd haciendo a nuestras vidas, a nivel



personal, comunitario y misionero: tres dimensiones profundamente entrelazadas en
nuestro carisma comboniano.

2. Los efectos del tecno-capitalismo en la vida comunitaria

El paradigma del tecno-capitalismo tiende a basarse en una antropologia
individualista, que erosiona el bien comun y reduce a la persona a un simple recurso.
Esta vision utilitarista nos lleva a percibir a los hermanos como oportunidades para
alcanzar nuestros objetivos, transformando al otro en funcién de nosotros mismos. El
resultado es el sacrificio de la comunidad y de la solidaridad: relaciones construidas
sobre la funcionalidad y la superficialidad. Pero el individualismo no solo nos aleja
emocionalmente de los demas: los transforma en competidores o, peor aun, en
instrumentos para nuestras ambiciones personales.

El binomio ventas online-publicidad tiene un enorme impacto en nuestros héabitos de
consumo descontrolado. La facilidad de obtener cualquier cosa en tiempos
rapidisimos es extremadamente gratificante. Ademas de la cuestion de los gastos
superficiales —ya de por si problematica— hay un tema mas profundo: la busqueda
de compensacion a través del acto de comprar. Criticamos a menudo estos modelos
sociales, pero no es dificil reconocerlos también dentro de nuestras comunidades. Sin
olvidar el impacto ambiental de estos comportamientos y sus graves implicaciones a
lo largo de todo el ciclo de produccion y distribucion. Como misioneros, estamos
llamados a una ecologia integral que tenga en cuenta no solo de la tierra, sino también
de las relaciones humanas.

El tiempo es ese recurso inmaterial que dice mucho sobre quiénes somos y sobre las
prioridades de nuestras vidas. Hoy pasamos muchisimo tiempo frente a una pantalla.
Ciertamente muchas actividades apostolicas requieren comunicacion online y el uso
del ordenador como herramienta de trabajo. Pero debemos preguntarnos cual es la
calidad de ese tiempo. Hemos oido decir que las redes sociales nos acercan a quien
estd lejos y nos alejan de quien esta cerca. Generan un distanciamiento emocional del
aqui y ahora, fundamental para nuestro servicio pastoral. El Papa Leon recordaba a
los Superiores Generales que el mundo digital puede influir negativamente en nuestro
modo de construir y mantener relaciones. El riesgo es claro: mientras creemos
expandir nuestra presencia, en realidad podemos reducir la posibilidad de encuentros
reales.

Nuestra salud comunitaria se va deteriorando. Aunque vivimos bajo el mismo techo,
el tiempo cualitativo que nos dedicamos es cada vez menos, y esto nos lleva a perder
interés los unos por los otros. El Capitulo de 2009 nos recordaba: «La vida fraterna es
un elemento fundamental e indispensable para nuestro crecimiento espiritual y el
servicio misionero. Para alcanzar estos fines debemos dedicar el tiempo y la atencion
necesarios» (n. 32). No vivimos con personas que hemos elegido, sino con hermanos
llamados —como cada uno de nosotros— a una misiéon comun. Esta llamada
compartida nos invita a ver la comunidad como una realidad carismatica, no como
una simple estructura funcional al servicio de la mision. La comunidad tiene un valor
en si misma, como portadora de una Palabra que anuncia la Salvacion. Frente a la
logica funcionalista del capitalismo, la comunidad expresa la 16gica de la acogida
incondicional del hermano. En comunidad no se mide cuanto produce cada uno.



La comunidad es una escuela de vida. Cada uno lleva consigo su propia fragilidad,
pero la comunidad no es la suma de las fragilidades de sus miembros. Solo a través de
una profunda aceptacion mutua estas fragilidades pueden transformarse en fuente de
vida. Precisamente porque reconocemos que somos fragiles, podemos abrirnos a la
necesidad de la ayuda que nos viene desde fuera. Esto nos hace también mas humildes
en nuestro apostolado. ;Cémo podriamos hablar de perdon y reconciliacion entre los
pueblos, si sabemos lo dificil que es perdonar al hermano que vive con nosotros?

En este sentido nuestra vida intercultural es una oportunidad unica para abrirnos al
otro, a lo diferente. Nos ayuda a relativizar nuestra cultura, o al menos a situarla en un
plano distinto respecto a lo que nos hace verdaderamente humanos, donde
encontramos una conexion auténtica. Las relaciones interculturales son complejas,
requieren tiempo y energia, pero representan una ocasion de conocimiento de si
mismo que amplia nuestra comprension personal dentro del grupo. Y sin embargo,
también aqui, la cultura digital nos tienta: ofreciéndonos conexiones superficiales, una
comprension ilusoria de lo "diferente", sin el tiempo necesario para la escucha
verdadera.

No podemos ignorar el enorme impacto del teléfono moévil en nuestra vida
comunitaria. Momentos privilegiados de compartir —como las comidas o las
reuniones— son continuamente interrumpidos por las solicitudes del dispositivo. Es
frustrante conversar con alguien que estd fisicamente presente, pero constantemente
ocupado en responder a los mensajes de WhatsApp. A nivel personal, provoca
interrupciones continuas de nuestras actividades, reduciendo drasticamente la
capacidad de concentracion. Ya se habla abiertamente de patologias ligadas a la
dependencia del smartphone. También la oraciéon comun sufre: ;cuantas veces nos
encontramos rezando con la mirada distraida, la mente ain en las ultimas
notificaciones?

3. Pistas para una comunidad misionera

Después de haber evidenciado los efectos del paradigma tecno-capitalista sobre
nuestra comunidad y mision veamos algunas pistas que puedan iluminarnos para
superar los limites que nos impone. Sobre todo el problema del individualismo, que es
el desafio actual mas grande que tenemos en nuestra metodologia misionera. Una
comunidad misionera va mas alld que la suma de los talentos individuales. Los
fundamentos son los siguientes:

® Teologico: tiene su punto de partida en la misma accion de Jesus que envia a sus
discipulos de dos en dos y construye una comunidad que anuncia. Este ir y estar
juntos es en si mismo expresion de un nuevo tipo de relaciones. La buena noticia
es en primer lugar oportunidad de conversion para el mensajero. La fraternidad
vivida entre los discipulos es signo de credibilidad del anuncio: la misién
comunitaria no solo transmite un mensaje, sino que encarna un estilo de
relaciones nuevas, reconciliadas y fraternas entre personas que comparte una
llamada comtn. La comunidad misionera hace visible que el Dios que se anuncia
es comunion y que la salvacion no es solo personal, sino también comunitaria.

La enciclica Laudato Si ha iluminado un aspecto tantas veces olvidado o
polarizado: el encaje de la promocion humana al interno de la accion misionera.
Al hablar de ecologia integral, Papa Francisco nos dio las claves para entender la



mision como una unidad que abarque todas las realidades de la persona. Algo que
también comprendi6 e impulsé Comboni. Hoy dia existe el peligro de olvidar
dimensiones fundamentales de la evangelizacion y poner demasiado énfasis en la
pastoral sacramental lo que significa en empobrecimiento de nuestra accion
misionera. La comunidad, que recoge la diversidad y sensibilidad de sus
miembros abre el horizonte a una perspectiva mas amplia para una respuesta
integral. Las dimensiones personales, sociales, espirituales se refuerzan
mutuamente y ayudan a no caer en los extremos del espiritualismo o del
materialismo.

Carismatico: Para Comboni el cenaculo de apostoles es un elemento
fundamental de la mision. Desde su primera experiencia de Santa Cruz descubri6
la importancia de la comunidad como ayuda mutua a nivel personal, pero también
en la actividad pastoral. Nuestra historia y tradicion han sabido codificar este
valor en la Regla de Vida. El individualismo no es un problema nuevo, pero hoy
se manifiesta con mucha mas fuerza debido al fuerte impacto que el paradigma
del tecno-capitalismo tiene sobre nosotros. La comunidad es lugar donde se vive
y actualiza en carisma en didlogo con la realidad misionera concreta. Son
multiples las realidades donde hoy se revelan “los mas pobres y abandonados”.
Como Instituto estamos llamados en cada lugar a identificar el sentido del
Carisma hoy. La comunidad es ese espacio privilegiado para el discernimiento de
campos y métodos misioneros, porque es la comunidad la que toca la fibra
humana de misioneros de carne y hueso que se sienten interpelados a dar una
respuesta. Necesitamos desarrollar una metodologia concreta que responda a los
desafios y al mismo tiempo que siente las bases de un “saber hacer” que se pueda
perpetuar en el tiempo y vaya mas alla de las competencia de los individuos. Esto
requiere confrontarse, evaluar periodicamente, abrir las puertas a la frescura del
Evangelio. Ser capaces de documentar un apostolado a nivel comunitario es una
gran riqueza para todo el Instituto ya que puede inspirar otros a emprender nuevas
iniciativas en diversos contextos. Una vez que se entra en la logica de la mision
comunitaria es facil abrirla a otras esferas de la vida de la iglesia local, el laicado
o incluso a otras realidades de indole social. Es una nueva forma de entender la
mision como un cuerpo y no desde una sobre-identificacion con una obra
particular.

Antropologico: En comunidad cada uno llega con talentos tinicos, expresiones de
los dones recibidos. Cuando son acogidos se convierten en instrumentos
originales e irrepetibles. Pero la tentacion de la logica de la eficiencia nos lleva a
construir una imagen artificial, mondtona y en serie de las personas, definidas por
un job description. El individuo se reduce asi a funciones que desempefiar;
cualquiera que tenga las mismas competencias podra ejecutarlas del mismo modo.
Asi se anula el don que la persona es en si misma. Cada uno trae algo nuevo y
diferente, que solo con los ojos de la fe podemos comprender. Nadie es sustituible:
todos contribuimos con sensibilidades y talentos diferentes. Ciertamente se
necesitan competencias especificas para algunos servicios, pero mas alla de esto

la interaccion con la misidén concreta es siempre nueva. Cuando una persona deja
un servicio, no puede ser simplemente reemplazada: otro llegara con otros dones

y otras formas de hacer.



La vida intercultural se convierte en una ocasion privilegiada de apertura y de
conocimiento de la realidad. Construir una misiéon dentro de contextos
interculturales significa abrirse a una pastoral en la que las diferencias no son un
obstaculo, sino la manifestacion de las innumerables facetas de la realidad vistas
con la mirada del misionero. Ningtn grupo cultural puede monopolizar la visién
misionera del Instituto —una sitacion en la que es facil caer. Por eso, en la
medida de lo posible, hay que crear comunidades y circunscripciones que
representen la riqueza multicultural que nos constituye.

Algunos apostolados agotan a las personas. A menudo falta integracion en la
comunidad y reflexion sobre lo que se hace. Cada uno esta llamado a encontrar
una "distancia justa" respecto al compromiso: no somos funcionarios de una obra,
ni nos dejamos aplastar por el peso de las injusticias contra las que luchamos cada
dia. Es urgente restablecer dinamicas de formacidén permanente en la comunidad
que den espacio al crecimiento personal. El trabajo interior y la transformacion de
las injusticias forman parte de un inico movimiento de liberacion: son dos
ambitos que se sostienen mutuamente y llevan en si la verificacion de su
autenticidad. Aqui radica la verdadera sostenibilidad: una accién pastoral que
nutra la vida comunitaria, la fe, la pasion por la mision y por los empobrecidos.

Social: La periferia es lugar cualificado de mision: Una comunidad misionera es
aquella que sabe situarse no en el centro ocupando espacios, sino en la periferia,
lugar teologico por excelencia: es el hacer causa comun con el camino de un
pueblo. Es el contexto justo desde el cual leer la realidad, dejandonos interrogar
por su complejidad y por sus contradicciones. El Papa Ledn nos recuerda

en Dilexi te: «...... hay que reconocer una vez mas que la realidad se ve mejor
desde los margenes y que los pobres son sujetos de una inteligencia especifica,
indispensable para la Iglesia y para la humanidad» (DT 82). Este "estar ahi" nos
transforma: cambia nuestro modo de ver, para acercarlo cada vez mas a como
Dios mismo contempla y abraza la realidad. Internet nos da la impresion de estar
en todas partes, alimentando relaciones multiples; pero es facil perder el presente
y el contexto local como lugar teoldgico, Palabra encarnada, el espacio-tiempo
donde tejemos nuestras vidas. El mundo virtual genera sensaciones gratificantes,
pero arriesga alejarnos del mundo real, en su concrecion. Lo digital impone un
filtro que distorsiona y oculta dimensiones esenciales de la persona.

Profético: La comunidad religiosa es palabra profética que desafia al
individualismo generado por el tecno-capitalismo. Da testimonio de que es
posible vivir de otra manera, poniendo el cuidado de la persona antes que la
eficiencia y la productividad; viviendo segun la logica del perdon y del compartir;
construyendo relaciones en las que se reconoce a Cristo en el hermano y en la
hermana. Todo esto es posible solo en la fe. Es una forma de vida que ilumina a
una sociedad fragmentada.

Conclusion

Nos enfrentamos a una realidad marcada por el flagelo de la guerra, por el
crecimiento de la pobreza y de la exclusion. El tecno-capitalismo contintia
conquistando nuevos espacios € imponiéndose como paradigma dominante,
prometiendo soluciones basadas en un crecimiento econémico infinito que alimenta la



ambicion personal y el individualismo, erosionando la dimension social, esencial para
nuestro desarrollo humano.

Hemos visto el fascinante atractivo de la tecnologia y sabemos que no somos inmunes
al riesgo de ser instrumentalizados en sus dindmicas deshumanizantes. La vida
religiosa es una alternativa a este sistema: da testimonio de una forma de vida
radicalmente diferente, valora la comunidad como lugar donde se construye una
alternativa al individualismo. Es profecia en si misma, cuando sabe situarse en las
periferias, desde donde imaginar posibilidades nuevas a partir del Evangelio.

Pero sigamos siendo humildes: quizas no logremos cambiar el mundo; lo que esta en
nuestras manos es dejarnos cambiar, permitir que el Espiritu habite en nosotros para
transformarnos en instrumentos de la misericordia del Padre. Lo que nos distingue
como cristianos es que nuestra esperanza no depende de las condiciones externas,
siempre cambiantes, sino que tiene su origen en el evento salvifico de la Cruz, desde
donde aprendemos a leer la historia.

Hno. Alberto Lamana, MCCJ



