
1 

Communauté en mission à l'ère numérique : le défi du techno-capitalisme 

Fr. Alberto Lamana Consola, MCCJ 

 

Résumé 

Cet article analyse les implications du paradigme du techno-capitalisme sur la vie communautaire et 

la mission des communautés chrétiennes, en accordant une attention particulière à la vie religieuse et 

missionnaire. Partant d'une lecture critique de la transformation numérique – marquée par 

l'individualisme, le consumérisme, la concurrence et la réduction de la personne à un simple 

producteur et consommateur de données – le texte met en évidence comment ces dynamiques ont un 

impact profond sur la qualité des relations, du temps partagé, de la fraternité et de la crédibilité 

même de l'annonce évangélique. Internet, les réseaux sociaux, les smartphones et l'intelligence 

artificielle, bien qu'ils offrent des possibilités indéniables, s'inscrivent souvent dans une logique 

économique qui privilégie l'efficacité et le profit au détriment du bien commun, alimentant une « 

culture du rejet » qui contraste avec la vision chrétienne de la personne. 

En dialogue avec l'Écriture, le magistère social et le charisme missionnaire, le texte propose une 

relecture de la communauté comme lieu théologique et prophétique, appelé à incarner une 

alternative concrète à l'individualisme dominant. La mission n'est pas comprise comme une activité 

individuelle ou fonctionnelle, mais comme une expérience communautaire qui rend visible un style 

de relations réconciliées, fraternelles et solidaires. Certaines pistes opérationnelles – théologiques, 

charismatiques, anthropologiques, sociales et prophétiques – sont ainsi explorées, qui aident à 

repenser la vie communautaire comme un espace de discernement, de formation permanente et de 

témoignage crédible de l'Évangile. 

En conclusion, le texte affirme que la vie religieuse et missionnaire, lorsqu'elle est vécue comme une 

communauté authentique et interculturelle, représente déjà en soi une parole prophétique dans le 

contexte du techno-capitalisme. Sans prétendre changer le système mondial, elle est appelée à se 

laisser transformer par l'Esprit, offrant au monde le signe concret d'une espérance fondée non pas sur 

l'efficacité ou le succès, mais sur la logique évangélique de la communion, de la gratuité et de la 

sollicitude réciproque. 

 

Synthèse des idées principales du texte 

Une analyse critique de l'impact du techno-capitalisme sur la vie personnelle, communautaire et 

missionnaire met en évidence comment la transformation numérique, tout en offrant de grandes 

opportunités, est aujourd'hui profondément marquée par une logique économique qui réduit les 

relations à des fonctions et la personne à une ressource. Internet, né comme espace de partage et de 

démocratisation du savoir, a été progressivement absorbé par le paradigme néolibéral, qui l'utilise 

pour alimenter le consumérisme, l'individualisme et le contrôle. Dans ce contexte, l'être humain 

devient à la fois consommateur et producteur de données, évalué en fonction de sa productivité et 

écarté lorsqu'il ne répond pas aux critères d'efficacité. 

Le techno-capitalisme n'affecte pas seulement la société en général, mais pénètre aussi profondément 

dans la vie des communautés chrétiennes et religieuses. L'utilisation omniprésente des technologies 

numériques modifie notre rapport au temps, fragmente notre attention, appauvrit la qualité de nos 

relations et réduit les espaces de silence, d'écoute et de contemplation. Le smartphone, en particulier, 

introduit une logique de disponibilité permanente qui entre en conflit avec la vie communautaire, la 

prière et les rencontres réelles. Même la créativité et la responsabilité personnelle risquent d'être 

déléguées à des dispositifs technologiques, comme dans le cas de l'intelligence artificielle, avec des 

effets potentiellement déshumanisants. 

Au niveau communautaire, le paradigme techno-capitaliste renforce une vision individualiste qui 

transforme les frères en concurrents ou en instruments fonctionnels à leurs propres objectifs. La 

communauté risque ainsi de perdre sa valeur charismatique et symbolique, devenant une simple 

structure organisationnelle au service de l'efficacité apostolique. La communauté a une valeur en soi : 



2 

elle est un lieu d'accueil inconditionnel, une école d'humanité, un espace où les fragilités peuvent se 

transformer en ressources et où la mission trouve un enracinement et une vérification. Sans une vie 

fraternelle authentique, même l'annonce évangélique perd sa crédibilité. 

Dans ce contexte, la vie interculturelle apparaît comme une grande opportunité, mais aussi comme 

un défi. Les différences culturelles, si elles sont accueillies avec du temps, de l'écoute et de la 

patience, enrichissent la vision missionnaire et aident à relativiser ses propres catégories. Cependant, 

la culture numérique tend à offrir une compréhension superficielle de la différence, en remplaçant la 

rencontre réelle par des connexions rapides et simplifiées. C'est pourquoi il est nécessaire de 

préserver la communauté comme un espace de relation profonde et de discernement partagé. 

La troisième partie du texte représente la transition constructive et propositionnelle de la réflexion, 

offrant quelques pistes pour repenser la vie communautaire et missionnaire à la lumière des défis 

posés par le techno-capitalisme. Après avoir mis en évidence les dynamiques déshumanisantes de 

l'individualisme numérique, le texte invite à retrouver une vision intégrale de la mission, fondée sur 

la communauté comme lieu théologique, charismatique et prophétique. 

D'un point de vue théologique, la mission naît de l'action même de Jésus, qui n'envoie jamais ses 

disciples comme des individus isolés, mais les envoie « deux par deux », construisant autour de lui 

une communauté qui annonce avant tout par le style de ses relations. La fraternité vécue devient ainsi 

partie intégrante du message évangélique : elle n'est pas un simple soutien logistique à l'action 

missionnaire, mais une forme essentielle de celle-ci. En ce sens, la communauté missionnaire rend 

visible que le Dieu annoncé est communion et que le salut chrétien a une dimension à la fois 

personnelle et communautaire. La mission ne peut donc se réduire à une activité fonctionnelle ou à 

une somme d'initiatives individuelles, mais se configure comme une expérience partagée de 

conversion, de discernement et de témoignage. 

Sur le plan charismatique, le texte rappelle avec force l'importance de la communauté comme 

espace où le charisme s'incarne dans l'histoire concrète. Le charisme n'est pas une réalité abstraite 

ou figée une fois pour toutes, mais une dynamique vivante qui demande à être continuellement 

interprétée à la lumière des nouveaux contextes de pauvreté et d'exclusion. Dans un monde marqué 

par la fragmentation et la rapidité des changements, la communauté devient le lieu privilégié du 

discernement missionnaire : c'est là que l'on écoute la réalité, que l'on partage ses intuitions, que 

l'on évalue les choix et que l'on construit des méthodologies capables de durer dans le temps. Ce 

processus communautaire contrecarre le risque du personnalisme et de l'identification de la mission 

à des œuvres ou à des compétences individuelles, favorisant plutôt une vision de la mission comme 

un corps, comme une responsabilité partagée. 

La dimension anthropologique souligne l'unicité de chaque personne et de ses dons, s'opposant à la 

réduction fonctionnaliste typique du paradigme techno-capitaliste. Dans la communauté, personne 

n'est interchangeable : chaque frère apporte une sensibilité, une histoire, une manière unique de 

vivre la mission. Reconnaître et valoriser cette unicité signifie créer des espaces d'écoute, de 

formation permanente et d'accompagnement, capables de prévenir l'épuisement personnel et le 

burnout apostolique. La durabilité de la mission, en effet, ne dépend pas seulement de l'efficacité des 

œuvres, mais aussi de la qualité de la vie intérieure et des relations communautaires qui les 

soutiennent. 

Enfin, sur le plan social et prophétique, la communauté missionnaire est appelée à se placer 

consciemment dans les périphéries, entendues non seulement comme des lieux géographiques, mais 

comme des espaces existentiels et symboliques où la dignité humaine est menacée. Dans un monde 

numérique qui donne l'illusion d'être partout, la communauté chrétienne est invitée à redécouvrir la 

valeur de la présence concrète, de la « présence » réelle, comme forme d'incarnation de l'Évangile. 

Ce choix a une valeur profondément prophétique : il témoigne qu'il est possible de vivre des relations 

qui ne sont pas fondées sur la productivité, la compétition ou la visibilité, mais sur l'attention 

réciproque, le partage du temps et l'accueil de la fragilité. De cette manière, la communauté elle-



3 

même devient annonce, signe crédible d'une alternative évangélique au modèle dominant du 

techno-capitalisme. 

 

 

Communauté en mission à l'ère numérique : le défi du techno-capitalisme 

Fr. Alberto Lamana Consola, MCCJ 

 

1. Le contexte : le techno-capitalisme 

La transformation technologique la plus significative de ces dernières décennies est sans aucun doute 

Internet. Sa diffusion rapide à travers le monde a révolutionné notre façon de communiquer, de nous 

informer, d'interagir, de consommer et de travailler. Trente ans après sa naissance, cependant, nous 

sommes désormais conscients que les idéaux qui ont inspiré Tim Berners-Lee – un web au service du 

bien commun, un outil de libération, de partage des connaissances et de participation démocratique 

– peuvent facilement être déformés et transformés en instruments d'oppression, de mensonge et de 

manipulation. 

Le néolibéralisme se présente aujourd'hui comme un paradigme économique unique, imposant des 

règles homogènes pour interpréter les interactions sociales. Il s'est adapté avec une rapidité 

surprenante aux changements technologiques, détournant à son avantage des principes éthiques qui, 

à l'origine, étaient animés par un désir authentique de construire des communautés. L'anthropologue 

et experte en culture numérique Remedios Zafra qualifie cette symbiose entre capitalisme et 

technologie de « techno-capitalisme ». Sa principale crainte est que le capitalisme, par nature 

indifférent à la dimension morale des relations humaines, ne recherche que le profit économique. 

Ainsi, aucune attention n'est accordée au bien commun ni à la construction d'une éthique collective 

qui améliore la société. 

Nous assistons à un capitalisme qui s'est réinventé en exploitant les nouvelles possibilités offertes par 

Internet. Ses campagnes publicitaires ultra-segmentées ne se contentent pas de répondre aux besoins, 

elles anticipent et créent des désirs, alimentant un consumérisme effréné. L'être humain est réduit à 

une marchandise : à la fois consommateur et producteur de données, il devient un nœud 

supplémentaire du réseau. Le système techno-capitaliste, cependant, n'attribue pas la même valeur à 

tous. Il rejette ceux qui ne sont pas productifs : les personnes âgées, les personnes handicapées, les 

pauvres. C'est la « culture du rejet », dénoncée à plusieurs reprises par le pape François, qui réduit la 

personne à un indice de rendement. Une économie qui exclut, dépourvue de visage humain, est 

vouée à l'échec. 

Les réseaux sociaux, nés avec la promesse de nous connecter et de créer des communautés ouvertes, 

plurielles et démocratiques, transforment l'utilisateur en producteur de données et en consommateur 

obligatoire de publicité. En échange, ils lui offrent des mesures généreuses pour nourrir son ego. 

Nous payons surtout avec notre temps, étourdis par le « défilement infini » que de nombreuses 

plateformes ont introduit comme fonctionnalité centrale. Le temps, cette ressource immatérielle qui 

en dit long sur qui nous sommes et sur nos priorités, est fragmenté et dispersé dans une demande 

constante d'attention. Et nous ne sommes pas à l'abri de cette dérive. 

Il existe un lien étroit entre néolibéralisme et individualisme. L'un des piliers du capitalisme étant la 

consommation, l'individu devient avant tout un consommateur. Dans le paradigme du web, il est 

également un « pro-sommateur », c'est-à-dire quelqu'un qui consomme et produit en même temps 

des informations : dans la plupart des cas, il s'agit simplement de données. Ainsi, sa principale « 

contribution » au système devient la consommation de données et de publicité. La productivité est 

réduite à la capacité de générer des vues pour attirer la publicité, dans un cycle sans fin de likes, de 

cœurs et de partages. Une vision élargie du moi, fondée sur la réputation personnelle, la possession 

et la gratification immédiate, se renforce. À l'inverse, les identités fondées sur la gratuité, l'attention, 

les relations désintéressées et la construction de communautés basées sur des intérêts communs 

s'affaiblissent. 



4 

Un autre élément qui alimente l'individualisme est la compétitivité : une attention excessive accordée 

à la réussite personnelle au détriment des dynamiques collaboratives. Il en résulte la conviction que 

chacun obtient ce qu'il mérite et que la réussite ou l'échec sont purement individuels, ignorant la 

complexité des facteurs en jeu. On perd ainsi le sens de la responsabilité partagée, cette dimension 

sociale essentielle à notre croissance humaine et spirituelle. 

Les plateformes numériques devraient nous ouvrir à la pluralité et à la diversité du réel ; au contraire, 

en analysant nos choix personnels, elles renforcent des formes de communication de plus en plus 

proches de nos goûts, empêchant la rencontre avec la différence. L'une des grandes victimes 

d'Internet est la vérité : chacun semble se construire la sienne, la défendant avec des arguments tirés 

du réseau, même pour les opinions les plus farfelues. Pour un chrétien, la vérité existe, elle est unique 

et elle a un nom (Jn 14, 6). Personne ne la possède : nous sommes appelés à marcher vers elle avec 

humilité, en nous laissant interroger par le cri de la réalité. 

L'influence d'Internet a été renforcée par l'arrivée du smartphone qui, grâce à ses immenses réseaux 

de communication, a connu une diffusion impressionnante dans le monde entier. En quelques 

décennies, il est devenu un appareil indispensable à la vie quotidienne. Nous sommes joignables à 

tout moment, à toute heure. Ses possibilités fascinantes ont généré une profonde discontinuité 

socioculturelle pour laquelle nous ne disposons pas encore d'un cadre éthique qui nous aide à en 

faire un usage authentiquement humain : c'est-à-dire un outil qui favorise réellement la rencontre et 

ne nous rend pas dépendants de ses demandes constantes d'attention. Nous savons bien que, même 

entre nous, le téléphone portable a introduit une logique de disponibilité immédiate qui entre 

souvent en conflit avec le silence, la contemplation et la qualité du temps passé en communauté. 

À cette liste d'effets, il ne faut pas oublier de mentionner l'intelligence artificielle (IA), une 

technologie fascinante qui a déjà un impact direct sur notre vie. Il existe des réflexions sérieuses sur 

sa dimension éthique, qui soulignent le risque de son pouvoir déshumanisant : déléguer à une 

machine des aspects intrinsèquement humains. La créativité est également menacée. Nous ne 

pouvons pas nous permettre, par paresse, de laisser une machine créer à notre place : créer est ce qui 

nous rend humains. L'IA peut être une bonne alliée, mais pas un substitut.  

La vie religieuse n'est pas à l'abri de tout cela. Malgré nos longs parcours de formation, le techno-

capitalisme - tel un cheval de Troie - s'est subtilement infiltré dans nos dynamiques communautaires. 

Internet a un impact négatif sur le temps et la qualité de notre vie fraternelle, et donc sur notre 

mission. Nous passons trop de temps devant les écrans, au détriment des rencontres avec les 

personnes, qui sont au cœur de notre consécration. Il serait absurde de nier le potentiel positif 

d'Internet, selon les termes indiqués par Berners-Lee, mais il est urgent de réfléchir à ce qu'Internet 

fait à nos vies, au niveau personnel, communautaire et missionnaire : trois dimensions profondément 

liées dans notre charisme combonien. 

 

2. Les effets du techno-capitalisme sur la vie communautaire 

Le paradigme du techno-capitalisme tend à se fonder sur une anthropologie individualiste, qui érode 

le bien commun et réduit la personne à une simple ressource. Cette vision utilitariste nous amène à 

percevoir nos frères comme des opportunités pour atteindre nos objectifs, transformant l'autre en 

fonction de nous-mêmes. Il en résulte le sacrifice de la communauté et de la solidarité : des relations 

construites sur la fonctionnalité et la superficialité. Mais l'individualisme ne nous éloigne pas 

seulement émotionnellement des autres : il les transforme en concurrents ou, pire encore, en 

instruments de nos ambitions personnelles. 

Le binôme ventes en ligne-publicité a un impact énorme sur nos habitudes de consommation 

effrénée. La facilité d'obtenir n'importe quoi en un temps record est extrêmement gratifiante. Outre la 

question des dépenses superficielles — déjà problématique en soi —, il y a un enjeu plus profond : la 

recherche de compensation par l'acte d'achat. Nous critiquons souvent ces modèles sociaux, mais il 

n'est pas difficile de les reconnaître au sein même de nos communautés. Sans oublier l'impact 

environnemental de ces comportements et leurs graves implications tout au long du cycle de 



5 

production et de distribution. En tant que missionnaires, nous sommes appelés à une écologie 

intégrale qui tienne compte non seulement de la terre, mais aussi des relations humaines. 

Le temps est cette ressource immatérielle qui en dit long sur qui nous sommes et sur les priorités de 

notre vie. Aujourd'hui, nous passons énormément de temps devant un écran. Certes, de nombreuses 

activités apostoliques nécessitent une communication en ligne et l'utilisation d'un ordinateur comme 

outil de travail. Mais nous devons nous interroger sur la qualité de ce temps. Nous avons entendu 

dire que les réseaux sociaux nous rapprochent de ceux qui sont loin et nous éloignent de ceux qui 

sont proches. Ils génèrent une distance émotionnelle par rapport à l'ici et maintenant, qui est 

fondamentale pour notre service pastoral. Le pape Léon rappelait aux supérieurs généraux que l' s 

monde numérique peut avoir une influence négative sur notre façon de construire et d'entretenir des 

relations. Le risque est clair : alors que nous croyons étendre notre présence, nous pouvons en réalité 

réduire la possibilité de rencontres réelles. 

La santé de notre communauté se détériore. Même si nous vivons sous le même toit, le temps de 

qualité que nous nous consacrons est de moins en moins important, ce qui nous amène à perdre tout 

intérêt les uns pour les autres. Le Chapitre de 2009 nous rappelait : « La vie fraternelle est un élément 

fondamental et indispensable à notre croissance spirituelle et à notre service missionnaire. Nous 

devons consacrer le temps et l'attention nécessaires à la réalisation de ces objectifs » (n° 32). Nous ne 

vivons pas avec des personnes que nous avons choisies, mais avec des frères appelés, comme chacun 

d'entre nous, à une mission commune. Cet appel partagé nous invite à considérer la communauté 

comme une réalité charismatique, et non comme une simple structure fonctionnelle au service de la 

mission. La communauté a une valeur en soi, en tant que porteuse d'une Parole qui annonce le Salut. 

Face à la logique fonctionnaliste du capitalisme, la communauté exprime la logique de l'accueil 

inconditionnel du frère. Dans la communauté, on ne mesure pas ce que chacun produit. 

La communauté est une école de vie. Chacun porte en soi sa propre fragilité, mais la communauté 

n'est pas la somme des fragilités de ses membres. Ce n'est que par une profonde acceptation 

mutuelle que ces fragilités peuvent se transformer en source de vie. C'est précisément parce que nous 

reconnaissons notre fragilité que nous pouvons nous ouvrir à l'aide qui nous vient de l'extérieur. Cela 

nous rend également plus humbles dans notre apostolat. Comment pourrions-nous parler de pardon 

et de réconciliation entre les peuples, si nous savons combien il est difficile de pardonner au frère qui 

vit avec nous ? 

En ce sens, notre vie interculturelle est une occasion unique de nous ouvrir à l'autre, à la différence. 

Elle nous aide à relativiser notre culture, ou du moins à la replacer sur un plan différent de ce qui 

nous rend vraiment humains, où nous trouvons une connexion authentique. Les relations 

interculturelles sont complexes, elles demandent du temps et de l'énergie, mais elles représentent une 

occasion de connaissance de soi qui élargit notre compréhension personnelle au sein du groupe. 

Pourtant, là encore, la culture numérique nous tente : elle nous offre des connexions superficielles, 

une compréhension illusoire de « l'autre », sans le temps nécessaire à une véritable écoute. 

Nous ne pouvons ignorer l'énorme impact du téléphone portable sur notre vie communautaire. Les 

moments privilégiés de partage, tels que les repas ou les réunions, sont continuellement interrompus 

par les sollicitations de l'appareil. Il est frustrant de converser avec quelqu'un qui est physiquement 

présent, mais constamment occupé à répondre à des messages WhatsApp. Sur le plan personnel, cela 

provoque des interruptions continuelles de nos activités, réduisant considérablement notre capacité 

de concentration. On parle désormais ouvertement de pathologies liées à la dépendance aux 

smartphones. Même la prière commune en souffre : combien de fois nous retrouvons-nous à prier le 

regard distrait, l'esprit encore occupé par les dernières notifications ? 

 

3. Pistes pour une communauté missionnaire 

Après avoir mis en évidence les effets du paradigme techno-capitaliste sur notre communauté et notre 

mission, examinons maintenant quelques pistes qui peuvent nous éclairer pour surmonter les limites 

qu'il nous impose, en particulier le problème de l'individualisme, qui représente aujourd'hui le plus 



6 

grand défi pour notre méthodologie missionnaire. Nous pouvons les examiner à partir des domaines 

suivants : théologique, charismatique, anthropologique, social et prophétique. 

Théologique : Le point de départ de la mission réside dans l'action même de Jésus, qui envoie ses 

disciples deux par deux et construit une communauté qui annonce. Ce cheminement et cette vie 

ensemble sont déjà en soi l'expression d'un nouveau type de relations. La bonne nouvelle est avant 

tout une occasion de conversion pour ceux qui l'annoncent. La fraternité vécue entre les disciples est 

un signe de crédibilité de l'annonce : la mission communautaire ne transmet pas seulement un 

message, mais incarne un style de relations nouvelles, réconciliées et fraternelles entre des personnes 

qui partagent le même appel. La communauté et l t missionnaire rendent visible que le Dieu annoncé 

est communion et que le salut n'est pas seulement personnel, mais aussi communautaire. 

L'encyclique Laudato Si' a mis en lumière un aspect souvent oublié ou polarisé : l'intégration de la 

promotion humaine dans l'action missionnaire. En parlant d'écologie intégrale, le pape François nous 

a donné les clés pour comprendre la mission comme une unité qui englobe toutes les dimensions de 

la personne et de son environnement. C'est quelque chose que Comboni lui-même a compris et 

promu. Aujourd'hui, nous risquons de négliger des dimensions fondamentales de l'évangélisation en 

nous concentrant excessivement sur la pastorale sacramentelle, ce qui appauvrit notre mission. En 

accueillant la diversité et la sensibilité de ses membres, la communauté ouvre des horizons plus 

larges pour une réponse intégrale. Les dimensions personnelle, sociale et spirituelle se renforcent 

mutuellement et aident à éviter les extrêmes du spiritualisme ou du matérialisme. 

Charismatique : Pour Comboni, le cénacle des apôtres est un élément fondamental de la mission. 

Dès sa première expérience à Santa Croce, il a compris l'importance de la communauté comme 

soutien mutuel au niveau personnel et aussi dans l'activité pastorale. Notre histoire et notre tradition 

ont su codifier cette valeur dans la Règle de Vie. L'individualisme n'est pas une nouveauté, mais il se 

manifeste aujourd'hui avec beaucoup plus de force en raison de l'impact profond du paradigme 

techno-capitaliste. La communauté est le lieu où l'on vit et où l'on actualise le charisme, en dialogue 

avec la réalité missionnaire concrète. Aujourd'hui, les contextes dans lesquels émergent « les plus 

pauvres et les plus abandonnés » sont multiples. En tant qu'Institut, nous sommes appelés, en chaque 

lieu, à discerner le sens du charisme aujourd'hui. La communauté est l'espace privilégié pour le 

discernement des champs et des méthodes missionnaires, car c'est précisément la communauté qui 

touche la fibre humaine des missionnaires en chair et en os, qui se sentent interpellés à offrir une 

réponse. Nous avons besoin de développer une méthodologie concrète qui réponde aux défis 

d'aujourd'hui et, en même temps, jette les bases d'un « savoir-faire » capable de perdurer dans le 

temps, dépassant les compétences individuelles. Cela nécessite une confrontation, une évaluation 

périodique et une ouverture à la fraîcheur de l'Évangile. Savoir documenter une action apostolique 

au niveau communautaire est une grande richesse pour l'ensemble de l'Institut, car cela peut inspirer 

d'autres communautés à lancer de nouvelles initiatives dans des contextes différents. Une fois que 

l'on est entré dans la logique de la mission communautaire, il devient naturel de l'étendre à d'autres 

sphères de la vie de l'Église locale, du laïcat ou même à d'autres réalités de nature sociale. C'est une 

nouvelle façon de concevoir la mission comme un corps, et non à travers l'identification personnelle 

à une œuvre spécifique. 

Anthropologique : Dans la communauté, chacun arrive avec des talents uniques, expression des dons 

reçus. Lorsque ces dons sont accueillis, ils deviennent des instruments originaux et irremplaçables. 

Cependant, la tentation de la logique de l'efficacité nous pousse à construire une image artificielle, 

monotone et standardisée des personnes, en les définissant simplement en fonction de leur rôle et de 

leurs tâches. L'individu est ainsi réduit à une série de fonctions à accomplir, et toute personne 

possédant les mêmes compétences pourrait le remplacer. Cela annule le don que chaque personne 

est en soi. Chacun apporte quelque chose de nouveau et de différent, que seuls les yeux de la foi 

peuvent comprendre. Personne n'est remplaçable : nous contribuons tous avec des sensibilités et des 

talents différents. Bien sûr, certains services nécessitent des compétences spécifiques, mais au-delà de 

cela, l'interaction avec la mission concrète est toujours unique. Lorsqu'une personne quitte un 



7 

service, elle ne peut pas être simplement remplacée : une autre arrivera avec d'autres dons et d'autres 

façons de travailler. 

La vie interculturelle devient une occasion privilégiée d'ouverture et de connaissance de la réalité. 

Construire une mission dans des contextes interculturels signifie s'ouvrir à une pastorale où les 

différences ne sont pas un obstacle, mais la manifestation des innombrables facettes de la réalité, 

vues avec le regard du missionnaire. Aucun groupe culturel ne peut monopoliser la vision 

missionnaire de l'Institut - une tentation dans laquelle il est facile de tomber. Il faut donc créer des 

communautés et des circonscriptions qui représentent la richesse multiculturelle qui nous caractérise. 

Notre mobilité, qui nous amène à travailler dans des contextes, des pays ou même des continents 

différents, nous ouvre également l'esprit à de nouvelles expressions et à de nouvelles cultures qui 

impliquent des différentes méthodologies pastorale. De cette manière, le missionnaire s'approprie 

une expérience qu'il met à disposition dans d'autres contextes.  

Certains apostolats épuisent les personnes. Souvent, l'intégration dans la communauté et la réflexion 

sur ce qui est fait font défaut. Chacun est appelé à trouver une « juste distance » par rapport à son 

engagement : nous ne sommes pas des fonctionnaires d'une œuvre, et nous ne devons pas nous 

laisser écraser par le poids des injustices contre lesquelles nous luttons chaque jour. Il est urgent de 

rétablir des dynamiques de formation permanente dans la communauté, qui laissent place à la 

croissance personnelle. Le travail intérieur et la transformation des injustices font partie d'un seul et 

même mouvement de libération : ce sont deux domaines qui se soutiennent mutuellement et qui 

portent en eux-mêmes la vérification de leur authenticité. C'est là que réside la véritable durabilité : 

une action pastorale qui nourrit la vie communautaire, la foi, la passion pour la mission et pour les 

pauvres. 

Social : La périphérie est un lieu privilégié pour la mission. Une communauté missionnaire est telle 

lorsqu'elle sait se placer non pas au centre, en occupant des espaces, mais à la périphérie, lieu 

théologique par excellence : c'est faire cause commune avec le cheminement d'un peuple. C'est le 

contexte approprié pour lire la réalité, en nous laissant interroger par sa complexité et ses 

contradictions. Le pape Léon nous le rappelle dans Dilexit te : « ... il faut reconnaître une fois de plus 

que la réalité se voit mieux depuis les marges et que les pauvres sont porteurs d'une intelligence 

spécifique, indispensable à l'Église et à l'humanité » (DT 82). Cette « présence » nous transforme : 

elle change notre façon de voir, la rapprochant toujours plus de la façon dont Dieu lui-même 

contemple et embrasse la réalité. Internet nous donne l'impression d'être partout, alimentant de 

multiples relations ; mais il est facile de perdre de vue le présent et le contexte local en tant que lieu 

théologique, Verbe incarné, espace-temps dans lequel nous tissons nos vies. Le monde virtuel génère 

des sensations gratifiantes, mais risque de nous éloigner du monde réel dans sa concrétude. Le 

numérique impose un filtre qui déforme et cache des dimensions essentielles de la personne. 

Prophétique : La communauté religieuse est une parole prophétique qui défie l'individualisme généré 

par le techno-capitalisme. Elle témoigne qu'il est possible de vivre différemment : en plaçant le soin 

de la personne au-dessus de l'efficacité et de la productivité ; en vivant selon la logique du pardon et 

du partage ; en construisant des relations dans lesquelles on reconnaît le Christ dans son frère et sa 

sœur. Tout cela n'est possible que dans la foi. C'est un mode de vie qui éclaire une société 

fragmentée. 

 

Conclusion 

Nous vivons dans une réalité marquée par le fléau de la guerre, par la croissance de la pauvreté et de 

l'exclusion. Le techno-capitalisme continue de conquérir de nouveaux espaces et s'impose comme 

un paradigme dominant, promettant des solutions basées sur une croissance économique infinie qui 

alimente l'ambition personnelle et l'individualisme, érodant la dimension sociale, essentielle à notre 

développement humain. 

Nous avons vu l'attrait exercé par la technologie et nous savons que nous ne sommes pas à l'abri du 

risque d'être instrumentalisés dans ses dynamiques déshumanisantes. La vie religieuse est une 



8 

alternative à ce système : elle témoigne d'une forme de vie radicalement différente, elle valorise la 

communauté comme lieu où se construit une alternative à l'individualisme. Elle est une prophétie en 

soi, lorsqu'elle sait se situer dans les périphéries, d'où l'on peut imaginer de nouvelles possibilités à 

partir de l'Évangile. 

Mais restons humbles : peut-être ne parviendrons-nous pas à changer le monde ; ce qui est en notre 

pouvoir, c'est de nous laisser changer, de permettre à l'Esprit d'habiter en nous pour nous transformer 

en instruments de la miséricorde du Père. Ce qui nous distingue en tant que chrétiens, c'est que notre 

espérance ne dépend pas de conditions extérieures, toujours changeantes, mais trouve son origine 

dans l'événement salvifique de la Croix, à partir duquel nous apprenons à lire l'histoire. 

 

Fr. Alberto Lamana Consola, MCCJ 


