Communauté en mission a I'ere numérique : le défi du techno-capitalisme
Fr. Alberto Lamana Consola, MCCJ

Résumé

Cet article analyse les implications du paradigme du techno-capitalisme sur la vie communautaire et
la mission des communautés chrétiennes, en accordant une attention particuliere a la vie religieuse et
missionnaire. Partant d'une lecture critique de la transformation numérique — marquée par
I'individualisme, le consumérisme, la concurrence et la réduction de la personne a un simple
producteur et consommateur de données — le texte met en évidence comment ces dynamiques ont un
impact profond sur la qualité des relations, du temps partage, de la fraternité et de la crédibilité
meéme de |'annonce évangélique. Internet, les réseaux sociaux, les smartphones et I'intelligence
artificielle, bien qu'ils offrent des possibilites indéniables, s'inscrivent souvent dans une logique
économique qui privilégie I'efficacité et le profit au détriment du bien commun, alimentant une «
culture du rejet » qui contraste avec la vision chrétienne de la personne.

En dialogue avec I'Ecriture, le magistere social et le charisme missionnaire, le texte propose une
relecture de la communauté comme lieu théologique et prophétique, appelé a incarner une
alternative concrete a l'individualisme dominant. La mission n'est pas comprise comme une activité
individuelle ou fonctionnelle, mais comme une expérience communautaire qui rend visible un style
de relations réconciliées, fraternelles et solidaires. Certaines pistes opérationnelles — théologiques,
charismatiques, anthropologiques, sociales et prophétiques — sont ainsi explorées, qui aident a
repenser la vie communautaire comme un espace de discernement, de formation permanente et de
temoignage créedible de I'Evangile.

En conclusion, le texte affirme que la vie religieuse et missionnaire, lorsqu'elle est vecue comme une
communauté authentique et interculturelle, représente déja en soi une parole prophétique dans le
contexte du techno-capitalisme. Sans prétendre changer le systeme mondial, elle est appelée a se
laisser transformer par I'Esprit, offrant au monde le signe concret d'une espérance fondée non pas sur
I'efficacité ou le succes, mais sur la logique évangélique de la communion, de la gratuité et de la
sollicitude réciproque.

Synthese des idées principales du texte

Une analyse critique de I'impact du techno-capitalisme sur la vie personnelle, communautaire et
missionnaire met en évidence comment la transformation numérique, tout en offrant de grandes
opportunités, est aujourd'hui profondément marquée par une logique économique qui réduit les
relations a des fonctions et la personne a une ressource. Internet, né comme espace de partage et de
démocratisation du savoir, a été progressivement absorbé par le paradigme néolibéral, qui I'utilise
pour alimenter le consumérisme, I'individualisme et le controle. Dans ce contexte, |'etre humain
devient a la fois consommateur et producteur de données, évalué en fonction de sa productivitée et
écarté lorsqu'il ne répond pas aux criteres d'efficacité.

Le techno-capitalisme n'affecte pas seulement la société en général, mais pénetre aussi profondement
dans la vie des communautés chrétiennes et religieuses. L'utilisation omniprésente des technologies
numeriques modifie notre rapport au temps, fragmente notre attention, appauvrit la qualite de nos
relations et réduit les espaces de silence, d'écoute et de contemplation. Le smartphone, en particulier,
introduit une logique de disponibilité permanente qui entre en conflit avec la vie communautaire, la
priere et les rencontres réelles. Meme la créativite et la responsabilité personnelle risquent d'etre
deleguées a des dispositifs technologiques, comme dans le cas de l'intelligence artificielle, avec des
effets potentiellement déshumanisants.

Au niveau communautaire, le paradigme techno-capitaliste renforce une vision individualiste qui
transforme les freres en concurrents ou en instruments fonctionnels a leurs propres objectifs. La
communauté risque ainsi de perdre sa valeur charismatique et symbolique, devenant une simple
structure organisationnelle au service de |'efficacité apostolique. La communauté a une valeur en soi :

1



elle est un lieu d'accueil inconditionnel, une école d'humanité, un espace ou les fragilites peuvent se
transformer en ressources et ou la mission trouve un enracinement et une vérification. Sans une vie
fraternelle authentique, meéme I'annonce évangeélique perd sa crédibilite.

Dans ce contexte, la vie interculturelle apparait comme une grande opportunité, mais aussi comme
un défi. Les differences culturelles, si elles sont accueillies avec du temps, de I'écoute et de la
patience, enrichissent la vision missionnaire et aident a relativiser ses propres catégories. Cependant,
la culture numérique tend a offrir une compréhension superficielle de la différence, en remplacant la
rencontre réelle par des connexions rapides et simplifiees. C'est pourquoi il est nécessaire de
préserver la communauté comme un espace de relation profonde et de discernement partage.

La troisieme partie du texte représente la transition constructive et propositionnelle de la réflexion,
offrant quelques pistes pour repenser la vie communautaire et missionnaire a la lumiere des défis
posés par le techno-capitalisme. Apres avoir mis en évidence les dynamiques déshumanisantes de
I'individualisme numeérique, le texte invite a retrouver une vision intégrale de la mission, fondéee sur
la communauté comme lieu théologique, charismatique et prophétique.

D'un point de vue théologique, la mission nait de I'action méme de Jésus, qui n'envoie jamais ses
disciples comme des individus isolés, mais les envoie « deux par deux », construisant autour de lui
une communauté qui annonce avant tout par le style de ses relations. La fraternité vécue devient ainsi
partie integrante du message évangeélique : elle n'est pas un simple soutien logistique a |'action
missionnaire, mais une forme essentielle de celle-ci. En ce sens, la communauté missionnaire rend
visible que le Dieu annoncé est communion et que le salut chrétien a une dimension a la fois
personnelle et communautaire. La mission ne peut donc se réduire a une activité fonctionnelle ou a
une somme d'initiatives individuelles, mais se configure comme une expérience partagée de
conversion, de discernement et de temoignage.

Sur le plan charismatique, le texte rappelle avec force l'importance de la communauté comme
espace ou le charisme s'incarne dans I'histoire concrete. Le charisme n'est pas une réalité abstraite
ou figée une fois pour toutes, mais une dynamique vivante qui demande a étre continuellement
interprétée a la lumiere des nouveaux contextes de pauvreté et d'exclusion. Dans un monde marqué
par la fragmentation et la rapidité des changements, la communauté devient le lieu privilegié du
discernement missionnaire : c'est [a que I'on écoute la réalité, que I'on partage ses intuitions, que
['on évalue les choix et que I'on construit des méthodologies capables de durer dans le temps. Ce
processus communautaire contrecarre le risque du personnalisme et de I'identification de la mission
a des ceuvres ou a des compétences individuelles, favorisant plutot une vision de la mission comme
un corps, comme une responsabilité partagée.

La dimension anthropologique souligne I'unicité de chaque personne et de ses dons, s'opposant a la
réduction fonctionnaliste typique du paradigme techno-capitaliste. Dans la communauté, personne
n'est interchangeable : chaque frere apporte une sensibilite, une histoire, une maniere unique de
vivre la mission. Reconnaitre et valoriser cette unicité signifie créer des espaces d'écoute, de
formation permanente et d'accompagnement, capables de prévenir |'épuisement personnel et le
burnout apostolique. La durabilité de la mission, en effet, ne dépend pas seulement de I'efficacité des
ceuvres, mais aussi de la qualité de la vie intérieure et des relations communautaires qui les
soutiennent.

Enfin, sur le plan social et prophétique, la communauté missionnaire est appelée a se placer
consciemment dans les périphéries, entendues non seulement comme des lieux géographiques, mais
comme des espaces existentiels et symboliques ou la dignité humaine est menacée. Dans un monde
numérique qui donne l'illusion d'&tre partout, la communauté chrétienne est invitée a redécouvrir la
valeur de la présence concrete, de la « présence » réelle, comme forme d'incarnation de I'Evangile.
Ce choix a une valeur profondément prophétique : il ttmoigne qu'il est possible de vivre des relations
qui ne sont pas fondées sur la productivite, la compétition ou la visibilite, mais sur |'attention
réciproque, le partage du temps et |'accueil de la fragilite. De cette maniere, la communauté elle-



meéme devient annonce, signe crédible d'une alternative évangélique au modele dominant du
techno-capitalisme.

Communauté en mission a I'ere numérique : le défi du techno-capitalisme
Fr. Alberto Lamana Consola, MCCJ

1. Le contexte : le techno-capitalisme

La transformation technologique la plus significative de ces dernieres décennies est sans aucun doute
Internet. Sa diffusion rapide a travers le monde a révolutionné notre facon de communiquer, de nous
informer, d'interagir, de consommer et de travailler. Trente ans apres sa naissance, cependant, nous
sommes désormais conscients que les idéaux qui ont inspiré Tim Berners-Lee — un web au service du
bien commun, un outil de libération, de partage des connaissances et de participation démocratique
— peuvent facilement etre déformés et transformés en instruments d'oppression, de mensonge et de
manipulation.

Le néolibéralisme se présente aujourd'hui comme un paradigme économique unique, imposant des
regles homogenes pour interpréter les interactions sociales. Il s'est adapté avec une rapidité
surprenante aux changements technologiques, détournant a son avantage des principes éthiques qui,
a l'origine, étaient animés par un désir authentique de construire des communauteés. L'anthropologue
et experte en culture numérique Remedios Zafra qualifie cette symbiose entre capitalisme et
technologie de « techno-capitalisme ». Sa principale crainte est que le capitalisme, par nature
indifférent a la dimension morale des relations humaines, ne recherche que le profit économique.
Ainsi, aucune attention n'est accordée au bien commun ni a la construction d'une éthique collective
qui améliore la société.

Nous assistons a un capitalisme qui s'est réinventé en exploitant les nouvelles possibilités offertes par
Internet. Ses campagnes publicitaires ultra-segmentées ne se contentent pas de répondre aux besoins,
elles anticipent et créent des désirs, alimentant un consumérisme effréné. L'etre humain est réeduit a
une marchandise : a la fois consommateur et producteur de données, il devient un nceud
supplémentaire du réseau. Le systeme techno-capitaliste, cependant, n'attribue pas la méme valeur a
tous. Il rejette ceux qui ne sont pas productifs : les personnes agées, les personnes handicapées, les
pauvres. C'est la « culture du rejet », dénonceée a plusieurs reprises par le pape Frangois, qui réduit la
personne a un indice de rendement. Une économie qui exclut, dépourvue de visage humain, est
vouée a |'échec.

Les réseaux sociaux, nés avec la promesse de nous connecter et de créer des communautés ouvertes,
plurielles et democratiques, transforment I'utilisateur en producteur de données et en consommateur
obligatoire de publicité. En échange, ils lui offrent des mesures généreuses pour nourrir son ego.
Nous payons surtout avec notre temps, étourdis par le « défilement infini » que de nombreuses
plateformes ont introduit comme fonctionnalité centrale. Le temps, cette ressource immatérielle qui
en dit long sur qui nous sommes et sur nos priorités, est fragmenté et dispersé dans une demande
constante d'attention. Et nous ne sommes pas a |'abri de cette dérive.

[l existe un lien étroit entre néolibéralisme et individualisme. L'un des piliers du capitalisme étant la
consommation, l'individu devient avant tout un consommateur. Dans le paradigme du web, il est
également un « pro-sommateur », c'est-a-dire quelqu'un qui consomme et produit en méme temps
des informations : dans la plupart des cas, il s'agit simplement de données. Ainsi, sa principale «
contribution » au systeme devient la consommation de données et de publicité. La productivité est
réduite a la capacité de générer des vues pour attirer la publicite, dans un cycle sans fin de likes, de
coeurs et de partages. Une vision élargie du moi, fondée sur la réputation personnelle, la possession
et la gratification immédiate, se renforce. A l'inverse, les identites fondées sur la gratuité, 'attention,
les relations désintéressées et la construction de communautés basées sur des intéréts communs
s'affaiblissent.



Un autre élement qui alimente I'individualisme est la compétitivité : une attention excessive accordée
a la réussite personnelle au détriment des dynamiques collaboratives. Il en résulte la conviction que
chacun obtient ce qu'il mérite et que la réussite ou I'échec sont purement individuels, ignorant la
complexité des facteurs en jeu. On perd ainsi le sens de la responsabilité partagée, cette dimension
sociale essentielle a notre croissance humaine et spirituelle.

Les plateformes numériques devraient nous ouvrir a la pluralité et a la diversité du réel ; au contraire,
en analysant nos choix personnels, elles renforcent des formes de communication de plus en plus
proches de nos gouts, empechant la rencontre avec la difféerence. L'une des grandes victimes
d'Internet est la vérité : chacun semble se construire la sienne, la défendant avec des arguments tirés
du réseau, meme pour les opinions les plus farfelues. Pour un chrétien, la véerité existe, elle est unique
et elle a un nom (Jn 14, 6). Personne ne la possede : nous sommes appelés a marcher vers elle avec
humilité, en nous laissant interroger par le cri de la réalite.

L'influence d'Internet a été renforcée par I'arrivée du smartphone qui, grace a ses immenses réseaux
de communication, a connu une diffusion impressionnante dans le monde entier. En quelques
décennies, il est devenu un appareil indispensable a la vie quotidienne. Nous sommes joignables a
tout moment, a toute heure. Ses possibilités fascinantes ont généré une profonde discontinuite
socioculturelle pour laquelle nous ne disposons pas encore d'un cadre éthique qui nous aide a en
faire un usage authentiquement humain : c'est-a-dire un outil qui favorise réellement la rencontre et
ne nous rend pas dépendants de ses demandes constantes d'attention. Nous savons bien que, méme
entre nous, le télephone portable a introduit une logique de disponibilite immédiate qui entre
souvent en conflit avec le silence, la contemplation et la qualité du temps passé en communauté.

A cette liste d'effets, il ne faut pas oublier de mentionner l'intelligence artificielle (IA), une
technologie fascinante qui a déja un impact direct sur notre vie. Il existe des réflexions sérieuses sur
sa dimension éthique, qui soulignent le risque de son pouvoir déshumanisant : déléguer a une
machine des aspects intrinsequement humains. La créativite est également menacée. Nous ne
pouvons pas nous permettre, par paresse, de laisser une machine créer a notre place : créer est ce qui
nous rend humains. L'IA peut etre une bonne alliée, mais pas un substitut.

La vie religieuse n'est pas a |'abri de tout cela. Malgré nos longs parcours de formation, le techno-
capitalisme - tel un cheval de Troie - s'est subtilement infiltré dans nos dynamiques communautaires.
Internet a un impact négatif sur le temps et la qualite de notre vie fraternelle, et donc sur notre
mission. Nous passons trop de temps devant les écrans, au détriment des rencontres avec les
personnes, qui sont au cceur de notre consécration. Il serait absurde de nier le potentiel positif
d'Internet, selon les termes indiqués par Berners-Lee, mais il est urgent de réfléchir a ce qu'lnternet
fait a nos vies, au niveau personnel, communautaire et missionnaire : trois dimensions profondement
liees dans notre charisme combonien.

2. Les effets du techno-capitalisme sur la vie communautaire

Le paradigme du techno-capitalisme tend a se fonder sur une anthropologie individualiste, qui érode
le bien commun et réduit la personne a une simple ressource. Cette vision utilitariste nous amene a
percevoir nos freres comme des opportunités pour atteindre nos objectifs, transformant |'autre en
fonction de nous-meémes. Il en résulte le sacrifice de la communauté et de la solidarité : des relations
construites sur la fonctionnalité et la superficialite. Mais l'individualisme ne nous éloigne pas
seulement émotionnellement des autres : il les transforme en concurrents ou, pire encore, en
instruments de nos ambitions personnelles.

Le bindme ventes en ligne-publicité a un impact énorme sur nos habitudes de consommation
effrénée. La facilité d'obtenir n'importe quoi en un temps record est extremement gratifiante. Outre la
question des dépenses superficielles — déja problematique en soi —, il y a un enjeu plus profond : la
recherche de compensation par I'acte d'achat. Nous critiquons souvent ces modeles sociaux, mais il
n'est pas difficile de les reconnaitre au sein meme de nos communautés. Sans oublier I'impact
environnemental de ces comportements et leurs graves implications tout au long du cycle de

4



production et de distribution. En tant que missionnaires, nous sommes appelés a une écologie
intégrale qui tienne compte non seulement de la terre, mais aussi des relations humaines.

Le temps est cette ressource immatérielle qui en dit long sur qui nous sommes et sur les priorités de
notre vie. Aujourd'hui, nous passons énormément de temps devant un écran. Certes, de nombreuses
activités apostoliques nécessitent une communication en ligne et |'utilisation d'un ordinateur comme
outil de travail. Mais nous devons nous interroger sur la qualité de ce temps. Nous avons entendu
dire que les réseaux sociaux nous rapprochent de ceux qui sont loin et nous éloignent de ceux qui
sont proches. lls génerent une distance émotionnelle par rapport a l'ici et maintenant, qui est
fondamentale pour notre service pastoral. Le pape Léon rappelait aux supérieurs généraux que |' s
monde numeérique peut avoir une influence négative sur notre facon de construire et d'entretenir des
relations. Le risque est clair : alors que nous croyons étendre notre présence, nous pouvons en realité
réduire la possibilité de rencontres réelles.

La santé de notre communauté se détériore. Méme si nous vivons sous le méme toit, le temps de
qualité que nous nous consacrons est de moins en moins important, ce qui nous amene a perdre tout
intéret les uns pour les autres. Le Chapitre de 2009 nous rappelait : « La vie fraternelle est un élément
fondamental et indispensable a notre croissance spirituelle et a notre service missionnaire. Nous
devons consacrer le temps et I'attention nécessaires a la réalisation de ces objectifs » (n° 32). Nous ne
vivons pas avec des personnes que nous avons choisies, mais avec des freres appelés, comme chacun
d'entre nous, a une mission commune. Cet appel partagé nous invite a considérer la communauté
comme une réalité charismatique, et non comme une simple structure fonctionnelle au service de la
mission. La communauté a une valeur en soi, en tant que porteuse d'une Parole qui annonce le Salut.
Face a la logique fonctionnaliste du capitalisme, la communauté exprime la logique de I'accueil
inconditionnel du frere. Dans la communauté, on ne mesure pas ce que chacun produit.

La communauté est une école de vie. Chacun porte en soi sa propre fragilite, mais la communauté
n'est pas la somme des fragilites de ses membres. Ce n'est que par une profonde acceptation
mutuelle que ces fragilités peuvent se transformer en source de vie. C'est précisément parce que nous
reconnaissons notre fragilité que nous pouvons nous ouvrir a l'aide qui nous vient de |'extérieur. Cela
nous rend également plus humbles dans notre apostolat. Comment pourrions-nous parler de pardon
et de réconciliation entre les peuples, si nous savons combien il est difficile de pardonner au frere qui
vit avec nous ?

En ce sens, notre vie interculturelle est une occasion unique de nous ouvrir a |'autre, a la différence.
Elle nous aide a relativiser notre culture, ou du moins a la replacer sur un plan différent de ce qui
nous rend vraiment humains, ou nous trouvons une connexion authentique. Les relations
interculturelles sont complexes, elles demandent du temps et de I'énergie, mais elles représentent une
occasion de connaissance de soi qui élargit notre compréhension personnelle au sein du groupe.
Pourtant, la encore, la culture numérique nous tente : elle nous offre des connexions superficielles,
une compréhension illusoire de « I'autre », sans le temps nécessaire a une véritable écoute.

Nous ne pouvons ignorer |'énorme impact du telephone portable sur notre vie communautaire. Les
moments privilégiés de partage, tels que les repas ou les réunions, sont continuellement interrompus
par les sollicitations de I'appareil. Il est frustrant de converser avec quelqu'un qui est physiquement
présent, mais constamment occupé a répondre a des messages WhatsApp. Sur le plan personnel, cela
provoque des interruptions continuelles de nos activités, réduisant considérablement notre capacité
de concentration. On parle désormais ouvertement de pathologies liees a la dépendance aux
smartphones. Meme la priere commune en souffre : combien de fois nous retrouvons-nous a prier le
regard distrait, |'esprit encore occupé par les dernieres notifications ?

3. Pistes pour une communauté missionnaire

Apres avoir mis en évidence les effets du paradigme techno-capitaliste sur notre communauté et notre
mission, examinons maintenant quelques pistes qui peuvent nous éclairer pour surmonter les limites
qu'il nous impose, en particulier le probleme de I'individualisme, qui représente aujourd'hui le plus

5



grand défi pour notre méthodologie missionnaire. Nous pouvons les examiner a partir des domaines
suivants : théologique, charismatique, anthropologique, social et prophétique.

Théologique : Le point de départ de la mission réside dans |'action méme de Jésus, qui envoie ses
disciples deux par deux et construit une communauté qui annonce. Ce cheminement et cette vie
ensemble sont déja en soi |'expression d'un nouveau type de relations. La bonne nouvelle est avant
tout une occasion de conversion pour ceux qui I'annoncent. La fraternité vecue entre les disciples est
un signe de crédibilite de I'annonce : la mission communautaire ne transmet pas seulement un
message, mais incarne un style de relations nouvelles, réconciliées et fraternelles entre des personnes
qui partagent le méme appel. La communauté et | t missionnaire rendent visible que le Dieu annoncé
est communion et que le salut n'est pas seulement personnel, mais aussi communautaire.
L'encyclique Laudato Si'" a mis en lumiere un aspect souvent oublié ou polarisé : I'intéegration de la
promotion humaine dans I'action missionnaire. En parlant d'écologie intégrale, le pape Francois nous
a donné les clés pour comprendre la mission comme une unité qui englobe toutes les dimensions de
la personne et de son environnement. C'est quelque chose que Comboni lui-meme a compris et
promu. Aujourd'hui, nous risquons de négliger des dimensions fondamentales de ['évangeélisation en
nous concentrant excessivement sur la pastorale sacramentelle, ce qui appauvrit notre mission. En
accueillant la diversité et la sensibilite de ses membres, la communauté ouvre des horizons plus
larges pour une réponse intégrale. Les dimensions personnelle, sociale et spirituelle se renforcent
mutuellement et aident a éviter les extremes du spiritualisme ou du matérialisme.

Charismatique : Pour Comboni, le cénacle des apotres est un eléement fondamental de [a mission.
Des sa premiere expérience a Santa Croce, il a compris |'importance de la communauté comme
soutien mutuel au niveau personnel et aussi dans |'activité pastorale. Notre histoire et notre tradition
ont su codifier cette valeur dans la Regle de Vie. L'individualisme n'est pas une nouveauté, mais il se
manifeste aujourd'hui avec beaucoup plus de force en raison de |'impact profond du paradigme
techno-capitaliste. La communauté est le lieu ou I'on vit et ou I'on actualise le charisme, en dialogue
avec la realite missionnaire concrete. Aujourd'hui, les contextes dans lesquels émergent « les plus
pauvres et les plus abandonnés » sont multiples. En tant qu'Institut, nous sommes appelés, en chaque
lieu, a discerner le sens du charisme aujourd'hui. La communauté est I'espace privilégié pour le
discernement des champs et des méthodes missionnaires, car c'est préecisement la communauté qui
touche la fibre humaine des missionnaires en chair et en os, qui se sentent interpellés a offrir une
réponse. Nous avons besoin de développer une méthodologie concrete qui réponde aux défis
d'aujourd'hui et, en méme temps, jette les bases d'un « savoir-faire » capable de perdurer dans le
temps, dépassant les compétences individuelles. Cela nécessite une confrontation, une évaluation
périodique et une ouverture a la fraicheur de I'Evangile. Savoir documenter une action apostolique
au niveau communautaire est une grande richesse pour I'ensemble de |'Institut, car cela peut inspirer
d'autres communautés a lancer de nouvelles initiatives dans des contextes differents. Une fois que
['on est entré dans la logique de la mission communautaire, il devient naturel de |'étendre a d'autres
spheres de la vie de I'Eglise locale, du laicat ou meme a d'autres réalitées de nature sociale. C'est une
nouvelle facon de concevoir la mission comme un corps, et non a travers |'identification personnelle
a une ceuvre spécifique.

Anthropologique : Dans la communauté, chacun arrive avec des talents uniques, expression des dons
recus. Lorsque ces dons sont accueillis, ils deviennent des instruments originaux et irremplagables.
Cependant, la tentation de la logique de I'efficacité nous pousse a construire une image artificielle,
monotone et standardisée des personnes, en les définissant simplement en fonction de leur role et de
leurs taches. L'individu est ainsi réduit a une série de fonctions a accomplir, et toute personne
possédant les mémes compétences pourrait le remplacer. Cela annule le don que chaque personne
est en soi. Chacun apporte quelque chose de nouveau et de difféerent, que seuls les yeux de la foi
peuvent comprendre. Personne n'est remplacable : nous contribuons tous avec des sensibilités et des
talents différents. Bien slir, certains services nécessitent des compétences spécifiques, mais au-dela de
cela, l'interaction avec la mission concrete est toujours unique. Lorsqu'une personne quitte un

6



service, elle ne peut pas etre simplement remplacée : une autre arrivera avec d'autres dons et d'autres
facons de travailler.

La vie interculturelle devient une occasion privilegiée d'ouverture et de connaissance de la réealité.
Construire une mission dans des contextes interculturels signifie s'ouvrir a une pastorale ou les
differences ne sont pas un obstacle, mais la manifestation des innombrables facettes de la réalite,
vues avec le regard du missionnaire. Aucun groupe culturel ne peut monopoliser la vision
missionnaire de I'Institut - une tentation dans laquelle il est facile de tomber. Il faut donc créer des
communautés et des circonscriptions qui représentent la richesse multiculturelle qui nous caractérise.
Notre mobilité, qui nous amene a travailler dans des contextes, des pays ou méme des continents
difféerents, nous ouvre également ['esprit a de nouvelles expressions et a de nouvelles cultures qui
impliquent des difféerentes méthodologies pastorale. De cette maniere, le missionnaire s'approprie
une expérience qu'il met a disposition dans d'autres contextes.

Certains apostolats eépuisent les personnes. Souvent, |'intégration dans la communauté et la réflexion
sur ce qui est fait font défaut. Chacun est appelé a trouver une « juste distance » par rapport a son
engagement : nous ne sommes pas des fonctionnaires d'une ceuvre, et nous ne devons pas nous
laisser écraser par le poids des injustices contre lesquelles nous luttons chaque jour. Il est urgent de
rétablir des dynamiques de formation permanente dans la communauté, qui laissent place a la
croissance personnelle. Le travail intérieur et la transformation des injustices font partie d'un seul et
meéme mouvement de libération : ce sont deux domaines qui se soutiennent mutuellement et qui
portent en eux-memes la vérification de leur authenticité. C'est la que réside la véritable durabilité :
une action pastorale qui nourrit la vie communautaire, la foi, la passion pour la mission et pour les
pauvres.

Social : La périphérie est un lieu privilégié pour la mission. Une communauté missionnaire est telle
lorsqu'elle sait se placer non pas au centre, en occupant des espaces, mais a la périphérie, lieu
théologique par excellence : c'est faire cause commune avec le cheminement d'un peuple. C'est le
contexte approprié pour lire la réalite, en nous laissant interroger par sa complexite et ses
contradictions. Le pape Léon nous le rappelle dans Dilexit te : « ... il faut reconnaitre une fois de plus
que la réalité se voit mieux depuis les marges et que les pauvres sont porteurs d'une intelligence
specifique, indispensable a I'Eglise et a I'humanité » (DT 82). Cette « présence » nous transforme :
elle change notre fagcon de voir, la rapprochant toujours plus de la facon dont Dieu lui-meme
contemple et embrasse la réalité. Internet nous donne ['impression d'étre partout, alimentant de
multiples relations ; mais il est facile de perdre de vue le présent et le contexte local en tant que lieu
théologique, Verbe incarné, espace-temps dans lequel nous tissons nos vies. Le monde virtuel génere
des sensations gratifiantes, mais risque de nous éloigner du monde réel dans sa concrétude. Le
numérique impose un filtre qui déforme et cache des dimensions essentielles de la personne.
Prophétique : La communauteé religieuse est une parole prophétique qui défie I'individualisme généré
par le techno-capitalisme. Elle temoigne qu'il est possible de vivre differemment : en placant le soin
de la personne au-dessus de I'efficacité et de la productivité ; en vivant selon la logique du pardon et
du partage ; en construisant des relations dans lesquelles on reconnait le Christ dans son frere et sa
sceur. Tout cela n'est possible que dans la foi. C'est un mode de vie qui éclaire une société
fragmentee.

Conclusion

Nous vivons dans une réalité marquée par le fleau de la guerre, par la croissance de la pauvreté et de
['exclusion. Le techno-capitalisme continue de conquérir de nouveaux espaces et s'impose comme
un paradigme dominant, promettant des solutions basées sur une croissance économique infinie qui
alimente 'ambition personnelle et I'individualisme, érodant la dimension sociale, essentielle a notre
développement humain.

Nous avons vu ['attrait exercé par la technologie et nous savons que nous ne sommes pas a |'abri du
risque d'etre instrumentalisés dans ses dynamiques déshumanisantes. La vie religieuse est une

7



alternative a ce systeme : elle temoigne d'une forme de vie radicalement difféerente, elle valorise la
communauté comme lieu ou se construit une alternative a I'individualisme. Elle est une prophétie en
soi, lorsqu'elle sait se situer dans les périphéries, d'ou I'on peut imaginer de nouvelles possibilites a
partir de |'Evangile.

Mais restons humbles : peut-etre ne parviendrons-nous pas a changer le monde ; ce qui est en notre
pouvoir, c'est de nous laisser changer, de permettre a I'Esprit d'habiter en nous pour nous transformer
en instruments de la miséricorde du Pere. Ce qui nous distingue en tant que chrétiens, c'est que notre
espérance ne dépend pas de conditions extérieures, toujours changeantes, mais trouve son origine
dans I'évenement salvifique de la Croix, a partir duquel nous apprenons a lire I'histoire.

Fr. Alberto Lamana Consola, MCC]J



