La mission combonienne dans le discernement des Chapitres généraux (1985-2022)

Secrétariat général de la Mission
Novembre 2025

Résumé

Le document « La mission combonienne dans le discernement des Chapitres généraux (1985-2022) »
offre une relecture organique et synthétique de quarante ans de discernement missionnaire de I'Institut
des Missionnaires Comboniens, a la lumiere des profonds changements mondiaux, ecclésiaux et
culturels survenus depuis la fin du XXe siecle jusqu'a aujourd'hui. A travers I'analyse des Actes des
sept derniers Chapitres généraux, le texte montre comment |'Institut a progressivement élaboré une
vision cohérente et dynamique de la mission, enracinée dans la perspective théologique de la Missio
Dei et fidelement inspirée du charisme de Daniel Comboni.

Méme en |'absence d'un traitement systéematique unifie dans les differents chapitres, leur lecture
globale met en évidence une continuité substantielle dans le discernement, articulée autour de cinq
noyaux fondamentaux : une vision théologique claire de la mission comme participation a I'action
trinitaire de Dieu dans le monde ; la définition de la mission spécifique de ['Institut comme mission ad
gentes, avec une préférence pour les plus pauvres et les plus abandonnés ; six principes charismatiques
qui en qualifient le style (I'heure de Dieu, faire cause commune, la régénération de I'Afrique avec
['Afrique, le cénacle des apotres, |'engagement ecclésial et la mission marquée par la croix) ; trois
éléments méthodologiques fondamentaux (insertion, approche ministérielle et inculturation) ; et enfin
I'identification de domaines de travail prioritaires et de pastorales spécifiques comme parcours de
requalification missionnaire.

Le texte souligne comment la mission combonienne s'est développée en dialogue constant avec le
magistere de |'Eglise, la réflexion missiologique contemporaine et les transformations historiques, en
assumant progressivement des dimensions telles que la justice, la paix, I'intégrité de la création, le
dialogue interreligieux et |'écologie intégrale. Il en ressort un horizon commun capable de rassembler
une pluralite de contextes et de sensibilités, offrant une base partagée pour le renouveau et la
réorganisation du service missionnaire de I'Institut dans la fidélité au charisme et en réponse aux défis
de la nouvelle ere historique.

Synthese des idées principales du texte

Le document « La mission combonienne dans le discernement des Chapitres généraux (1985-2022) »
propose une relecture unifiée et interprétative de quarante ans de discernement missionnaire de
['Institut des Missionnaires Comboniens, en le situant dans le contexte des profonds changements
historiques qui ont touché le monde, I'Eglise et la réflexion missiologique contemporaine. L'analyse
des Actes des sept Chapitres généraux de 1985 a 2022 montre que, malgré la pluralité des accents, des
langages et des priorités liés aux differents moments historiques, il existe une continuité substantielle
de vision et d'orientation, enracinée dans le charisme de Daniel Comboni et dans la fidélité a la mission
évangelisatrice de I'Eglise.

Un premier axe fondamental du texte est la perspective théologique de la mission. Les Chapitres
adoptent clairement la vision de la Missio Dei, murie lors du Concile Vatican Il et développée par le
magistere ultérieur : la mission ne nait pas de l'initiative de I'Eglise ou des instituts missionnaires, mais
du Dieu trinitaire qui continue d'agir dans ['histoire. Les missionnaires participent a cette action divine,
en témoignant et en annongant le Royaume de Dieu comme une offre de vie pleine pour toute
['humanité. La mission est ainsi comprise comme la compassion de Dieu pour un monde blessé et
divisé, comme le partage de son reve de réconciliation, de justice et de fraternité universelle.

C'est dans ce cadre théologique que s'inscrit la mission spécifique de I'Institut, définie comme mission



ad gentes, adressée de préférence aux peuples et aux groupes humains qui ne sont pas encore ou pas
suffisamment évangeélisés, en particulier ceux qui sont marqués par la pauvrete, la marginalisation et
['abandon. L'annonce explicite de Jésus-Christ reste une priorité incontournable, mais elle est
indissociable du tétmoignage de vie, de I'engagement pour la justice, la paix et I'intégrité de la création
et de la promotion humaine intégrale. Les Chapitres insistent sur la nécessite de choix radicaux et
courageux, capables d'éviter la dispersion des engagements et d'orienter les forces disponibles vers les
véritables frontieres de la mission.

Une contribution centrale du document est l'identification de six principes charismatiques qui,
ensemble, définissent le style de la mission combonienne. Le premier est I'heure de Dieu, c'est-a-dire
la conscience que Dieu continue d'agir dans ['histoire et dans les cultures des peuples, demandant aux
missionnaires un discernement constant des signes des temps et des lieux. A cela s'ajoute le fait de
faire cause commune, expression typique du charisme combonien, qui indique un style de présence
solidaire, de partage de la vie, des souffrances et des espoirs des gens, jusqu'a assumer les risques et
les fragilités propres aux situations frontalieres.

Le troisieme principe, la régénération de I'Afrique avec |'Afrique, exprime une vision profondément
participative de la mission : les peuples ne sont pas |'objet de I'évangélisation, mais les sujets actifs de
leur propre libération et de leur croissance humaine et chrétienne. Cela implique la confiance dans les
personnes, la valorisation des cultures, la formation de leaders locaux, la construction de communautés
chrétiennes vivantes et des chemins d'inculturation de |'Evangile. Le quatrieme principe, le cénacle
des apotres, souligne la dimension communautaire de la mission : les Comboniens sont appelés a
évangeliser en tant que communautés interculturelles, signe de fraternite, de communion et de
réconciliation dans un monde fragmenté.

L'engagement ecclésial constitue le cinquieme principe : I'Institut vit la mission en communion avec
les Eglises locales, a leur service, en évitant le protagonisme et le paternalisme, et en méme temps, il
promeut ['ouverture missionnaire des Eglises elles-mémes, en favorisant un échange de dons et une
responsabilité partagée pour la mission universelle. Enfin, la mission marquée par la croix reconnait
que l'annonce de |'Evangile implique inévitablement la confrontation avec la souffrance, le rejet et
parfois le martyre ; cette dimension n'est pas recherchée, mais accueillie comme un lieu de fidélité au
charisme et de temoignage radical de I'amour du Christ.

Outre les principes charismatiques, le document identifie trois éléments méthodologiques
fondamentaux qui traversent tout le parcours capitulaire. Le premier est |'insertion, entendue comme
une immersion réelle dans la vie des peuples, a travers I'étude de la langue et de la culture, un style de
vie simple et pauvre et une proximité concrete avec les personnes. Le deuxieme est |'approche
ministérielle, qui valorise la pluralité des ministeres, la coresponsabilité ecclésiale, la formation de
communautés chrétiennes vivantes et |'intégration entre évangélisation et ministere social. Dans ce
cadre, la GPIC et, dans les derniers chapitres, |'écologie intégrale en tant qu'axe transversal de la
mission revétent une importance particuliere. Le troisieme élément est |'inculturation, comprise comme
un processus dynamique par lequel I'Evangile s'incarne dans les cultures et les cultures enrichissent
['Eglise, dans un cheminement guidé par I'Esprit et vecu en communion avec les Eglises locales.

Un autre theme central est celui des domaines d'action prioritaires et des pastorales spécifiques. Face
a la disproportion entre les engagements et les ressources et a la complexite des nouveaux défis
mondiaux, les Chapitres ont progressivement orienté |'Institut vers une réorganisation missionnaire
basée sur des priorités continentales, sur des groupes humains spécifiques et sur des formes de
collaboration interprovinciale et continentale. Les pastorales spécifiques deviennent ainsi |'instrument
privilégié pour qualifier la présence missionnaire, éviter la fragmentation et rendre plus incisif le service
évangelisateur.

En conclusion, la relecture des Chapitres généraux de 1985 a 2022 montre qu'au-dela de la pluralité
des contextes et des sensibilités, il existe un horizon commun qui donne son unitée a la mission



combonienne. Cet horizon rassemble la vision théologique, I'identité charismatique, la méthode
missionnaire et les choix opérationnels, offrant une base solide pour poursuivre le chemin de
renouveau et de requalification de la mission dans la fidélité a I'Evangile et en réponse aux défis de la
nouvelle ere historique.

La mission combonienne
dans le discernement des Chapitres genéraux (1985-2022)

Secrétariat général de la Mission
Novembre 2025

Introduction

La réflexion missiologique des 40 dernieres années a été marquée par un certain dynamisme et
['emergence de divers modeles de mission. Cela n'a rien d'étonnant, compte tenu des grands
changements historiques qui ont eu lieu, tant dans le monde que dans I'Eglise. L'essai désormais
classique de David Bosch, La transformation de la mission (1991), est devenu une référence
incontournable, avec son approche complexe qui a décrit les différentes dimensions de la mission a
travers des modeles, c'est-a-dire des schémas interpreétatifs qui tentent de définir, décrire et orienter la
nature, les priorités, les méthodes et les objectifs de I'activite missionnaire. Ainsi, aujourd'hui, la
mission échappe a une définition abstraite unique, mais en tant que réalité multiforme, elle se prete a
etre décrite sous difféerents angles, qui en saisissent des aspects différents et complémentaires. Il est
devenu courant de parler de « mission comme... » ou « mission est... » pour souligner ces aspects ou
dimensions qui caractérisent la mission a notre époque. Une telle approche convient a un monde en
mutation rapide, qui exige un discernement continu et une ouverture a de nouvelles réalités. D'un
autre cote, cependant, elle tend a fragmenter la vision et a créer une tension entre les différentes
dimensions.

Tout cela fait naitre le besoin et le désir d'arriver a une synthese, a une vision d'ensemble capable
d'offrir un cadre de référence général cohérent dans lequel se situer. Le travail de missiologues tels que
S. Bevans et R. Schroeder (cf. Teologia per la missione oggi. Costanti nel contesto, 2004 ; Dialogo
profetico. La forma della missione per il nostro tempo, 2012) témoigne de cet effort pour parvenir a une
synthese. Un témoignage encore plus important pour nous est celui qui nous vient du discernement
des sept derniers chapitres généraux (1985-2022). Ceux-ci nous montrent un chemin qui tient compte
des changements au niveau systémique mondial, ecclésial et aussi au sein de I'Institut combonien, a
la recherche de la fidélité au charisme et a la mission dans un monde en mutation.

Un parcours de 40 ans

Nous situons le point de départ au Chapitre de 1985, car il s'agit du premier apres |'adoption de la
nouvelle Regle de Vie (RV). Les Actes capitulaires enregistrent de grands changements historiques dans
le monde, dans I'Eglise et dans la pensée missionnaire et lancent le processus de révision et de
requalification des engagements, comme une premiere priorité. Les deux autres priorités étaient,
respectivement, d'évangéliser en tant que communauté et en communion avec |'Eglise locale, et de
faire émerger les valeurs du Royaume de Dieu en vue de la libération humaine intégrale. Trois themes
qui refletent la nécessité de répondre aux changements historiques en accord avec la nouvelle Regle
de Vie. Méme si le Chapitre avait |'intention de tracer un parcours de six ans, il a en réalité abordé des
aspects qui caractériseront la réflexion et le discernement capitulaires jusqu'a nos jours.

Le Chapitre de 1991 a dialogué et recueilli les instances de la Redemptoris missio (1990) et du magistere
social de Jean-Paul Il (Sollicitudo rei socialis et Centesimus anno). Il s'agit d'une période historique tres
particuliere, marquée par la fin de la guerre froide et I'expansion rapide des processus de

3



mondialisation économique. Ceux-ci, a leur tour, ont déclenché des mouvements de recherche des
racines culturelles et de justice sociale qui interpellent la mission, soulignant le besoin croissant
d'affirmation culturelle des peuples, d'inculturation et de GPIC (justice, paix et intégrité de la création).
Les actes capitulaires approfondissent la demande de renouveau de I'Institut, dans la continuité du
Chapitre précédent. Ils soulignent la nécessite d'approfondir la spiritualite, de promouvoir les
communautés comme des cénacles d'apotres, de mettre |'accent sur les prioritées en termes de
domaines de travail et de frontieres, de définir une méthodologie combonienne claire et efficace en
communion avec |'Eglise locale.

Le Chapitre de 1997 a été influencé par le synode africain (1994) et par le processus qui a conduit a la
béatification de Daniele Comboni (1996), ainsi que par la réflexion missiologique, par
I'internationalisation croissante de |'Institut et, plus généralement, par la prise de conscience croissante
du pluralisme culturel et religieux. L'énergie dégagée par ces processus pousse |'Institut a dépasser un
certain sentiment de lassitude et de perte d'enthousiasme. L'« heure de I' Afrique » est saisie et certains
aspects de la mission particulierement significatifs dans ce contexte historique sont soulignés
inculturation et dialogue, collaboration et engagement pour la justice et la paix, et animation
missionnaire.

En 2003, le climat est influencé par la canonisation de Daniele Comboni et reflete les attentes d'un
nouveau départ avec le nouveau millénaire (Novo millennio ineunte), un contexte mis au défi par la
mondialisation financiere et la soi-disant nouvelle économie, triomphe du modele néolibéral financier.
Le développement des théologies contextuelles invite a un nouvel élan missionnaire, ce qui signifie
pour I'Institut aussi se repenser dans le contexte d'une nouvelle géographie vocationnelle et d'une
réalitée de vieillissement et de réduction du personnel. En réponse a tout cela, les actes capitulaires
donnent des orientations sur la perspective missionnaire et le renouvellement de la méthodologie
missionnaire, lancant également le processus de la Ratio missionis.

Celui de 2009 a été un Chapitre spécial. On ressentait le désir d'un plan unitaire pour I'Institut, face a
une réalité et a une mission en mutation, ainsi qu'a une inquiétude, une dispersion et une fragmentation
au sein de I'Institut, avec un affaiblissement du sentiment d'identité et d'appartenance. On ressent le
besoin d'aboutir a des choix qui impliquent tout le monde. Les actes capitulaires soulignent que le fruit
du travail et du discernement n'est pas quelque chose de radicalement nouveau, mais plutot la
conscience de devoir nous mettre en route sans hésitation ni retard, selon des réflexions et des décisions
déja eélaborées qui n'ont pas encore été mises en ceuvre.

Un élan supplémentaire dans ce sens vient du Chapitre de 2015, inspiré et guidé par Evangelii gaudium
(2013) et enrichi par la participation d'un grand nombre de capitulaires d'origine africaine et
américaine. Les actes capitulaires soulignent la nécessité de réorganiser I'Institut - selon les orientations
ministérielles - afin de mieux servir la mission. Ils définissent les criteres d'une requalification et d'une
révision des engagements, indiquent la voie a suivre pour des services pastoraux spécifiques selon les
priorités continentales et prennent acte de la mission combonienne en Europe.

Enfin, le Chapitre de 2022 s'est déroulé dans le contexte de la pandémie de COVID-19 et de
['accélération des crises mondiales (sanitaire, géopolitique, économique et financiere, climatique et
environnementale, sociale, migratoire), vues a travers le prisme de |'enseignement social du pape
Francois (Laudato si', Querida Amazonia, Fratelli tutti). Ce magistere offre non seulement une clé
d'interprétation, mais aussi une perspective cosmologique, dans laquelle tout est lie. Cela se reflete
également dans I'approche ministérielle de la mission. Les actes capitulaires reprennent le
cheminement de |'Eglise dans le domaine de la conversion a |'écologie intégrale, qu'ils reconnaissent
comme un axe fondamental de la mission, et relancent des parcours de requalification a travers des
pastorales spécifiques selon les priorités continentales.

Ces quelques remarques suffisent a montrer qu'il existe une continuité substantielle dans le
cheminement de discernement sur la mission de I'Institut. Le contenu des actes capitulaires fait ressortir



une vision claire de la mission combonienne, dont les différents aspects sont approfondis au fur et a
mesure en réponse aux changements historiques et a la réflexion ecclésiale et missiologique en cours.
Pris individuellement, s'agissant de chapitres thématiques, ils ne donnent pas immédiatement une
image systematique de la mission. Mais lus dans leur ensemble, ils dessinent une mission combonienne
cohérente qui comprend : une perspective théologique, la conscience de la mission spécifique de
I'Institut, les principes charismatiques qui la guident, les éléements fondamentaux de la méthodologie
combonienne et les domaines de travail prioritaires.

La perspective théologique

Nous ne trouvons pas d'élaboration théorique systématique de la mission dans les actes capitulaires,
mais il est évident que la perspective de la Missio Dei élaborée lors du Concile Vatican Il et reprise
continuellement dans le magistere ultérieur (AC 2022, 27) a été adoptée. La source de la mission est
trinitaire et les missionnaires sont envoyés dans le monde pour témoigner et annoncer la Bonne
Nouvelle du Royaume (AC 2003, 31), pour partager le reve de Dieu qui veut une vie pleine et heureuse
pour toute I'humanité (AC 2009, 23). La mission est racontée et vecue comme la compassion de Dieu
envers un monde divisé (AC 2009, 56.3), comme une réalité qui « jaillit du Dieu trinitaire qui partage
sa vie avec I'humanité. Elle est mise en ceuvre par Jésus-Christ, source et inspiration de notre action
missionnaire, pierre angulaire de notre etre et de notre agir. L'Institut, avec toute |'Eglise, participe a
cette mission universelle. » (AC 2009, 56.7)

La mission de I'Institut

Le point de réference fondamental est RV 13, qui définit le but de I'Institut comme étant la mise en
ceuvre de la mission évangeélisatrice de I'Eglise parmi les peuples ou les groupes humains qui ne sont
pas encore ou pas suffisamment évangéelisés. Avec une préférence pour les plus pauvres et les plus
abandonnés par rapport au Royaume, en particulier ceux qui se trouvent dans des situations de
premiere évangeélisation (AC 1985, 3). Il s'agit a la fois de minorités marginalisées qui ne sont pas
touchées par I'Eglise et négligées par la société, et de groupes qui ne sont pas encore ou pas
suffisamment évangelisés et qui vivent en situation de pauvreté (AC 2003, 26). La priorité absolue de
la proclamation de I'Evangile de Jésus-Christ est réaffirmée, par le ttmoignage de vie, par I'annonce du
Christ (RV 58-59 ; AC 1997, 15 ; AC 2003, 26.3) et par I'engagement en faveur de la justice et de la
paix (AC 1997, 107 ; AC 2003, 26.3 ; AC 1985, 33ss).

Dans un monde en mutation rapide, il est nécessaire de faire des choix radicaux pour atteindre les
peuples marginalisés et non encore évangeélisés, en donnant la priorité a I'annonce de la Parole de
Dieu, annonce du Royaume de Dieu manifesté en Jésus-Christ (AC 2009, 57.3), ce qui implique un
engagement en faveur de la justice, de la paix et de I'intégrité de la création - la libération de tout ce
qui déshumanise - la promotion humaine et la fraternite (AC 2009, 39 ; 56.6). Ainsi, la premiere
évangelisation, en apportant |'Evangile au coeur de la vie des personnes, des sociétés, des cultures et
des traditions religieuses, rend possible une rencontre avec le Christ capable d'offrir la plénitude de la
vie et ouvre a leur incorporation dans I'Eglise, signe privilégié du Royaume (AC 2003, 39).

En termes plus narratifs, le Chapitre de 2015 a décrit la mission de I'Institut sous la forme d'un réve : «
un Institut de missionnaires « en sortie », pelerins avec les plus pauvres et les plus abandonnés, qui
évangeélisent et sont évangelisés a travers le partage personnel et communautaire de la joie [de
I'Evangile] et de la miséricorde, en coopérant au développement d'une humanité réconciliée avec
Dieu, avec la Création et avec les autres (EG 74) ». (AC 2015, 21)

Principes charismatiques

Dans un monde marqué par le pluralisme, les changements historiques, I'instabilité et le caractere
provisoire géenéralise, il est difficile de s'orienter et de s'appuyer sur des modeles stables et universels.
En effet, meme la réflexion sur la mission suit cette tendance et propose différents modeles contextuels,
en réponse a |'apparition de situations differentes. Néanmoins, les actes capitulaires des sept derniers



chapitres font ressortir six principes qui caractérisent et définissent la mission combonienne selon son
charisme. S'agissant de principes, ils fournissent des références flexibles et adaptables, un horizon
commun dans lequel chacun peut se reconnaitre a partir de son propre contexte et de sa propre
situation. Dans les actes capitulaires, nous trouvons en effet des réflexions, des approfondissements et
des orientations qui contextualisent ces principes, tout en montrant une importante continuité et
intégration de la mission combonienne. Les six principes sont notamment les suivants :

= L'HEURE DE DIEU (cf. RV 6)

La conscience que Dieu continue d'etre présent et a |'ceuvre dans ['histoire et les cultures des peuples
(RV 57) et d'écouter le cri des pauvres, exige une attitude et une pratique continues de discernement
(AC 1997, 10 ; AC 1991, 6). C'est le Saint-Esprit qui est le véritable protagoniste de la mission (AC
1997, 10 ; AC 1985, 5), il continue a créer des choses nouvelles (AC 1991, 2.4) et pour saisir ses
invitations et son action dans I'histoire, il faut s'arréter et regarder la réalite avec les yeux de la foi pour
découvrir comment le Christ est présent dans les faits, en les contemplant a la lumiere de la Parole qui
est Jesus-Christ, et etre nous-memes transformés afin de ressentir quelle bonne nouvelle nous sommes
appelés a vivre et a annoncer (AC 1997, 24). En d'autres termes, il nous est demandé d'etre ouverts
aux signes des temps et des lieux (AC 2009, 56.9 ; AC 2015, 22), qui ne sont pas les faits de |'histoire
en eux-memes, mais en tant qu'ils sont liés au Royaume de Dieu : des appels que Dieu lance a travers
la réalité elle-meme, qui nous invitent a voir les signes de sa présence, de sa miséricorde et de son
action dans ['histoire pour la transformer (AC 1992, 2.4).

= FAIRE CAUSE COMMUNE (RV 5 ; RV 60)

Cette expression de Comboni (S 3159) caractérise |'attitude fondamentale de la présence missionnaire
pour la solidarité et le partage avec les gens. Cette attitude a une raison théologique, comme le
soulignent les actes capitulaires de 1991 : « Dieu, a travers son Fils incarné, mort et ressuscité, eécoute
le cri du pauvre et entre de tout son étre dans I'histoire et dans la douleur des derniers. Il se sent poussé
a assumer cette meme histoire et cette méme douleur en en devenant partie prenante et en faisant
cause commune, meme au péril de sa vie » (AC 1991, 6.1).

Cette cause commune s'exprime de différentes manieres (AC 1991, 45.1) : en optant pour les plus
pauvres et les plus abandonnés (AC 1997, 26) ; en s'engageant dans le processus de libération humaine
intégrale ; en partageant avec les gens les joies, les souffrances, les espoirs (AC 2009, 58.3), en restant
avec eux méme dans des situations dramatiques, de souffrance et de grand risque (AC 1997, 25) ; par
la prophétie, en faisant résonner la voix de ceux qui n'ont pas de voix ; et par un style de vie simple et
pauvre. A cet égard, il convient également de souligner I'importance de I'utilisation de moyens pauvres
et de structures plus simples (AC 2015, 23), de la proximité et de la solidarité avec les gens, patients et
respectueux de leur rythme, et d'un style de vie ouvert a I'accueil, a I'hospitalité et au partage (AC
1997, 23) ; et en valorisant l'initiative des gens, leur capacité a donner et a participer au cheminement
missionnaire, en évitant le paternalisme et notre protagonisme (AC 2022, 42).

Enfin, les expériences missionnaires qui ont le plus partagé les situations de misere, de violence et de
faiblesse ttmoignent que notre fragilité et notre impuissance, avec la douleur qu'elles entrainent, sont
un signe de la force et de la proximité du Seigneur (AC 1997, 42).

= LA REGENERATION DE L'AFRIQUE AVEC L'AFRIQUE (S 2753 - RV 7)

La solidarité avec les pauvres est considérée comme une régénération qui implique a la fois une
annonce explicite de I'Evangile de Jésus-Christ pour la formation de la communauté chrétienne et la
promotion humaine et sociale (AC 1991, 6.2). Les Comboniens sont envoyés aux peuples pour la
régénération « de |'Afrique avec I'Afrique », conscients que la libération et la renaissance des peuples
sont profondément liées a la personne de Jésus et a son Evangile, et avec les peuples eux-memes
protagonistes de leur propre histoire (AC 2003, 39).

La régenération de I'Afrique par I'Afrique passe par un processus méthodologique pastoral qui



comprend (AC 1991, 44.1) :

- la découverte et la valorisation des signes du Royaume de Dieu ;

- lerespect de la culture, des traditions, la sensibilité envers les peuples et leurs expressions - dans la
conscience de |'ceuvre de I'Esprit dans leur culture (AC 2003, 42) ;

- I'annonce explicite de Jésus-Christ ;

- la grande confiance dans les personnes, qui deviennent les protagonistes de leur histoire et de leur
processus d'évangélisation (AC 2003, 42. 100) ;

- la construction de nouvelles communautés autour de la Parole de Dieu et de la célébration des
sacrements ;

- favoriser la croissance et la collaboration avec I'Eglise locale, vers une autosuffisance ministerielle,
économique et apostolique ;

- l'inculturation de I'Evangile (AC 2003, 42) ;

- la formation de leaders et la participation des populations (AC 2009, 58.6 ; AC 1991, 44.2) afin que
les peuples puissent &tre les artisans de leur avenir (AC 2015, 13) ;

- la libération intégrale des personnes et des peuples (AC 1997, 109 ; RV 61), avec un engagement
en faveur de la paix et de la justice, en élevant une voix prophétique face aux situations d'injustice
et d'oppression, notamment en sensibilisant les agents pastoraux et le peuple (AC 1985, 34).

En outre, il faut éviter le protagonisme des missionnaires et promouvoir la subjectivite des Eglises

locales et des pauvres (AC 1997, 11), conscients que c'est Dieu qui guide I'histoire (AC 1997, 24). Les

pauvres sont le sujet de I'évangélisation, ils nous interpellent et nous aident a vivre la fidélité radicale

a I'Evangile et a notre charisme missionnaire. Ils nous font découvrir plus profondément le sens de la

spiritualite, des celébrations liturgiques et de la réflexion théologique (AC 1991, 4.5) ; ils sont nos

compagnons de route et nos maitres dans la promotion de la mondialisation de la fraternité et de la

tendresse (AC 2015, 26).

= CENACLE DES APOTRES (S 2648)

Cette expression iconique de Comboni désigne aujourd'hui les disciples missionnaires unis dans la
personne de Jésus et animés par le feu de I'Esprit, animés par le reve du Royaume qu'ils annoncent en
tant que communauté (AC 2022, 15 ; AC 2015, 25 ; AC 2009, 58.4 ; AC 1997, 19 ; AC 1991, 30.1).
En d'autres termes, la vocation combonienne est d'évangéliser en tant que communautés
interculturelles vivant dans une fraternité priante (AC 2009, 57.2 ; AC 2003, 35), en prenant soin les
uns des autres, ouvertes a |'accueil, a la collaboration et au dialogue, dans un cheminement synodal
de discernement qui transforme la vie et conduit a un engagement commun dans la mission (AC 2022,
16 ; AC 2003, 85), toujours pretes a actualiser le charisme face aux nouveaux défis missionnaires (AC
2015, 3).

La vie commune est déja en soi une proclamation et une traduction de I'Evangile que nous annongons,
une réalisation du Royaume (AC 2003, 84 ; AC 1985, 34), par exemple comme signe de communion
face a la fragmentation des peuples, des cultures et des personnes (AC 1997, 27). C'est pourquoi toutes
les communautés sont appelées a s'insérer toujours davantage dans leur contexte et a vivre en solidarité
et en communion avec la réalité qui les entoure (AC 2003, 88), centrées sur la mission et non sur les
structures (AC 1997, 19). Elles sont appelées a etre des lieux de communion, de partage fraternel, de
pardon et de réconciliation, d'accueil mutuel et de relations fraternelles (AC 1997, 29).

= IMPLICATION ECCLESIALE (RV 8-9)

Ce principe fondamental s'articule autour de deux aspects principaux : I'implication de I'Institut dans
les Eglises locales et |'implication des Eglises locales dans la mission ad gentes.

Nous faisons partie intégrante des Eglises locales et, pour cette raison, nous sommes appelés a depasser
toute forme de protagonisme et de paternalisme, en participant avec disponibilité aux processus
d'étude, de discernement et d'inculturation dans les difféerents domaines de la vie chrétienne, et en



collaborant a la création de structures adéquates qui ne soient pas un fardeau pour la communauté (AC
1997, 47). Dans cette perspective, nous nous mettons en communion (AC 1985, 33) et au service de
['Eglise locale, en I'enrichissant de notre charisme dans une attitude de fidélité et de stimulation (AC
2003, 106), en participant pleinement a son projet pastoral (AC 2003, 107) et en contribuant a des
initiatives d'évangeélisation durables, caractérisées par un style de vie simple, des moyens sobres et des
programmes qui favorisent |'autosuffisance de la communauté. Notre engagement s'exprime également
dans le dialogue constant avec I'Eglise locale dans la programmation pastorale (AC 1985, 11) et dans
une présence qualifiee de I'Institut (AC 1985, 12), en reconnaissant comme valeur fondamentale la
communion avec elle (AC 1985, 33). Conscients que I'Eglise locale est le sujet de I'inculturation de
['Evangile (AC 1997, 43), nous rappelons que les chrétiens, dans |'exercice de leur ministere et dans
un esprit de communion synodale, sont appelés a vivre et a exprimer |'Evangile selon leurs valeurs
culturelles (AC 1997, 46).

D'autre part, nous sommes également appelés a ouvrir chaque Eglise locale a la mission ad gentes (AC
1991, 47), tant a l'intérieur qu'a I'extérieur (AC 1997, 99), en favorisant une communion missionnaire
qui s'exprime comme un authentique échange de dons entre les Eglises et qui nourrit la conscience
missionnaire du Peuple de Dieu (AC 2009, 39). Dans les communautés de tradition chrétienne
ancienne, |'animation missionnaire se présente comme un véritable service d'évangeélisation : elle
invite a la conversion, sensibilise aux besoins des plus pauvres, ouvre a |'universalite et favorise la
communion entre les Eglises, dans une dynamique d'enrichissement mutuel (AC 1997, 100). Dans ces
contextes, elle devient aujourd'hui une annonce courageuse de la Bonne Nouvelle et une invitation
pressante a la métanoia, afin de faire grandir un monde nouveau et plus fraternel ; d'ou I'urgence d'une
presse et d'une animation missionnaire de base qui soient prophétiques (AC 1985, 3.4). En méme
temps, nous nous engageons a ouvrir a la mission ad gentes les Eglises locales naissantes, en favorisant
la communion et la coopération entre toutes les communautés chrétiennes (AC 1991, 47) et en leur
rappelant le regard vers des horizons missionnaires plus vastes (AC 2009, 56.6). Cela implique de
réveiller la vocation et la responsabilité missionnaires, de favoriser la communion et la coopération
spirituelle et matérielle et de soutenir la pastorale des jeunes et des vocations (AC 2009, 57.5). Dans
cette perspective, nous accordons une attention particuliere a I'animation missionnaire, au contact
personnel et a la communication sociale et numérique, outils privilégiés pour atteindre les personnes
et expérimenter de nouvelles formes d'annonce de la Parole (AC 2022, 32). Nous relevons également
le défi de la transformation numérique, qui nous pousse a rechercher des moyens durables pour
atteindre les gens et influencer les communautés chrétiennes et ['opinion publique, en collaborant avec
des réseaux et des territoires (AC 2022, 32.1), et nous nous engageons a mettre en ceuvre des plans de
communication qui orientent et programment efficacement notre travail dans ce domaine (AC 2022,
32.2).

= MISSION MARQUEE PAR LA CROIX (RV 4)

Cet aspect se distingue des autres qui I'ont précédé en ce qu'il met en lumiere une réalité que les
missionnaires rencontrent sur leur chemin, qui leur vient plutot que d'étre recherchée a travers des
engagements et des planifications. Cependant, comme nous le rappelle le Chapitre de 2009, « le don
total qui nous demande d'assumer des situations tres difficiles est marqué par la croix. A I'exemple de
Comboni, nous choisissons ces réalites comme signe d'amour profond pour les gens ». La vitalité du
charisme et la fidélité sont confirmées dans la situation martyrielle dans laquelle de nombreux
Comboniens choisissent de rester et de travailler (AC 1991, 4.2) pour &tre proches et accompagner le
peuple qui souffre (AC 1991, 40.5). Le pape Frangois, dans le message communiqué lors de I'audience
avec les capitulaires le 18 juin 2022, a rappelé comment le disciple-missionnaire sait offrir toute sa vie
et la mettre en jeu jusqu'au martyre comme témoignage de Jésus-Christ. Et c'est une realite qui fait
partie de |'histoire combonienne, méme en concomitance avec les processus capitulaires, comme dans
le cas du P. Ezechiele Ramin (1985) et du P. Mario Mantovani et du Fr Godfrey Kiryowa (AC 2003,

8



15).

Eléments méthodologiques fondamentaux

Le theme de la méthodologie missionnaire revient constamment avec insistance dans les moments
marquants de la vie de I'Institut depuis 1982. Depuis lors, tous les Chapitres généraux ont réflechi et
donné des orientations sur la méthodologie combonienne. Ces contributions ne donnent pas une image
organique, car elles ont tendance, selon les situations et les contextes historiques et géographiques, a
se concentrer sur des aspects ou des perspectives particuliers. Par exemple, la préoccupation du
Chapitre de 1985 est la révision et la requalification des engagements, en accordant une attention
particuliere aux valeurs du Royaume. En 1991, ['accent est mis sur le style de vie et la spiritualite, ainsi
que sur les moyens et les techniques de la pastorale (AC 1991, 42). La perspective du Chapitre de 1997
est celle de construire |'Eglise comme famille de Dieu, en mettant en avant certains modeles de mission,
a savoir ceux de |'inculturation, du dialogue et de I'engagement pour la justice et la paix. En 2003, on
réflechit au renouveau de la méthodologie missionnaire, en mettant |'accent sur ['action et la
contemplation, le ministere et la collaboration, I'inculturation, le dialogue et I'annonce. Le Chapitre
de 2009, influencé par le processus de la Ratio missionis, rappelle certains éléments pour une
méthodologie missionnaire renouvelée, tandis qu'en 2015, le theme est encore celui de la révision des
engagements, mais avec un accent sur |'évangélisation et les services pastoraux spécifiques. Cette
derniere perspective est reprise en 2022, avec une réflexion sur ['écologie intégrale comme axe
fondamental de la mission combonienne.

Cependant, en relisant |'ensemble de ces contributions, nous constatons que trois éléments
fondamentaux récurrents émergent, points de référence incontournables dans ['élaboration de
méthodologies contextuelles : il s'agit de I'insertion, de |'approche ministérielle et de I'inculturation.

1. INSERTION
C'est le point de départ de tout engagement missionnaire et cela nécessite avant tout une étude
approfondie de la langue et de la culture locales (AC 1991, 44.2.a). L'insertion est la condition
préalable a la traduction pratique de chacun des six principes charismatiques exposés ci-dessus,
ainsi qu'une étape préliminaire aux processus d'inculturation (AC 1997, 37).
Un style de vie simple et une réelle proximite avec les gens sont fondamentaux dans le style
combonien de la mission : la communauté missionnaire est appelée a partager le destin du peuple
parmi lequel elle vit, en adoptant son style de vie, ses attitudes, ses souffrances, sa langue et son
rythme quotidien (AC 1991, 31.5), en cultivant une attitude constante de solidarité et de partage
(AC 1991, 45.1). Le choix de structures et de modes de vie simples et pauvres (AC 1991, 45.1.e),
accueillants et partagés, rend la présence missionnaire plus humaine, plus proche et capable de
geénérer joie et fraternité (AC 2015, 23), tandis que I'hospitalité vécue comme la vit le peuple devient
un signe concret de communion (AC 1991, 45.2.a).
L'insertion signifie également faire une analyse attentive de la réalité, capable de reconnaitre et de
valoriser |'ceuvre de I'Esprit dans la culture locale (AC 2003, 42). Les expériences d'insertion plus
radicale sont encouragéees (AC 1985, 32 ; AC 1991, 45.2.1) et le Chapitre de 2003 invite toutes les
communautés a s'insérer toujours plus profondément dans le contexte local, en solidarité avec les
personnes et leurs défis (AC 2003, 88). Nous révons ainsi d'un style de vie missionnaire pleinement
inséré dans la realite des peuples, attentif au cri de la terre et des pauvres, soutenu par des
communautés interculturelles qui ttmoignent de la fraternité, de la communion, de I'amitié sociale
et du service aux Eglises locales a travers des choix de vie et des structures plus simples (AC 2022,
28), adaptés au contexte social dans lequel nous vivons, utiles pour améliorer la vie du peuple (AC
2022, 42.2).

2. APPROCHE MINISTERIELLE
Depuis le Chapitre de 1985, |'Institut a opté pour une méthodologie missionnaire qui valorise la



confiance dans le Saint-Esprit, la promotion des ministeres, la simplicité des moyens et la formation
de petites communautés chrétiennes (AC 1985, 5 ; AC 1991, 42.2.c). De cette maniere, les
missionnaires accompagnent les gens dans leur cheminement de foi et de vie (AC 1997, 25), avec
un style de service, en faisant grandir des communautés évangeélisatrices avec une pluralitée de
ministeres (AC 1991, 46.1) et en les accompagnant avec un sens prophétique dans ['affrontement
de leurs luttes, la réalisation de leurs aspirations et leur cheminement vers une libération intégrale
(AC 1991, 45.2.b).

Il est donc essentiel de favoriser la croissance de communautés chrétiennes vivantes, comme lieux
de communion, de priere, d'écoute de la parole, d'initiation a la vie ecclésiale, de réflexion sur les
problemes humains a la lumiere de |'Evangile et d'engagement pour la transformation des structures
sociales (EiA 89). Il s'agit de promouvoir une « Eglise ministérielle », qui discerne et promeut les
dons que I'Esprit distribue a tous (AC 1997, 17). En ce sens, une attention particuliere doit etre
accordée a la formation de leaders locaux tant dans le domaine socio-politique qu'ecclésial (AC
1991, 44.2.b).

L'approche ministérielle implique également des attitudes caractéristiques et des aspects
transversaux aux difféerents ministeres, tels que la combinaison de I'action et de la réflexion, la
collaboration, le dialogue et les ministeres sociaux.

Les deux derniers chapitres ont indiqué dans le ministere et les pastorales spécifiques la clé de la
requalification du service missionnaire de I'Institut, en saisissant |'invitation de I'Evangelii Gaudium
(EG 33 et 27) a etre audacieux et créatifs et a repenser les objectifs, les structures, les styles et les
méthodes d'évangeélisation et d'animation missionnaire (AC 2015, 39).

- Action et contemplation (spiritualité)
Le ministere se nourrit d'une spiritualité incarnée, qui guérit et humanise, fondée sur la Parole de
Dieu qui touche et inspire toutes les dimensions de la vie missionnaire (AC 2015, 30). A la base
des activités, il y a une relation de communion avec Dieu et la capacité de lire la vie et I'histoire
a la lumiere de la foi, ce qui conduit a un nouveau style de vie (AC 2015, 29).
Cela implique de s'arreter et de regarder la réalité avec les yeux de la foi pour découvrir comment
le Christ est présent dans les faits et réfléchir si notre action répond aux invitations de I'Esprit.
Contempler les fait s a la lumiere de la Parole qu'est Jésus-Christ et étre nous-mémes transformés
afin de ressentir quelle bonne nouvelle nous sommes appelés a vivre et a annoncer (AC 1997,
24). En tant que missionnaires ouverts a I'action de Dieu en nous, nous vivons la rencontre avec
le Seigneur comme des disciples entierement consacrés a la mission (AC 2009, 22). Le
temoignage de I'amour du Seigneur qui apporte |'espérance a toute I'humanité nait de cette
relation avec le Seigneur, qui nous invite a etre des batisseurs de fraternité, a nous donner aux
autres comme communicateurs de paix et de vie, a accueillir tous et a etre la bonne nouvelle au
milieu des plus pauvres (AC 2009, 23).
Cela exige d'enraciner notre spiritualitée dans I'action de I'Esprit et dans la contemplation, et
d'exercer un discernement continu dans la rencontre entre la Parole et la réalité (AC 2009,
29.36), afin de saisir dans la mission d'aujourd'hui les signes des temps et des lieux (AC 2015,
22). Comboni nous invite a garder les yeux fixés sur Jésus-Christ qui nous introduit a la
contemplation du mystere de Dieu, mais aussi au mystere de I'humanité ou nous le trouvons
présent dans sa richesse et sa diversité. (AC 2015, 28). Ainsi, nos communautés vivent la mission
comme le fruit d'un discernement et d'un engagement partages, en collaborant avec les autres
forces présentes sur place (AC 2022, 19).

- Collaboration
La collaboration ministérielle en mission se caractérise comme un processus profondément
synodal qui implique le Peuple de Dieu dans toutes les phases de I'action pastorale, de la

10



programmation a la vérification, afin que chacun puisse se sentir partie prenante de la mission
(AC 1991, 42.2.d). Dans un contexte marqué par l'individualisme et la fragmentation, choisir
['unité et la coresponsabilite dans ['évangeélisation devient en soi un témoignage du Royaume de
Dieu et une expression du charisme combonien, qui a poussé saint Daniel Comboni a rassembler
autour de lui toutes les forces disponibles pour la régénération de I'Afrique (AC 1997, 71-72).
Cette collaboration s'étend également au niveau institutionnel, ou le dialogue, le partage du
personnel et la coordination entre les circonscriptions permettent de requalifier la présence
missionnaire, en réduisant les engagements dispersifs et en promouvant des pastorales
spécifiques au niveau continental (AC 2022, 31.3). Dans le meme temps, il est fondamental de
construire des chemins communs avec les Eglises locales afin de développer des pastorales
contextualisées et, avec les mouvements populaires, d'activer des réseaux capables de répondre
de maniére créative et incarnée aux défis des territoires (AC 2022, 31.4).

Ministeres sociaux : écologie intégrale et JPIC

La promotion humaine a toujours fait partie de notre mission, mais aujourd'hui, cet engagement
n'est plus suffisant : nous sommes appelés a identifier et a analyser les causes profondes des
systemes d'oppression structurelle dans les domaines économique, politique, social, culturel et
religieux. Se taire face aux injustices reviendrait a se ranger du coté de |'oppresseur et a s'opposer
aux opprimés (AC 1997, 107). En ce sens, la JPIC n'est pas un ajout facultatif, mais une dimension
constitutive de |'annonce évangeélique, comme le rappelle le document du synode des éveques
Justice dans le monde (AC 1997, 110). Evangeéliser signifie donc se confronter a tout ce qui porte
atteinte a la dignité humaine et a la création.

Comboni lui-meme a été un exemple de cette intégration entre évangélisation et engagement
social : il a lutté contre les formes graves d'injustice de son temps, telles que la traite orientale et
le commerce des armes, et a promu le développement humain intégral (AC 1997, 108). Il existe
également au sein de |'Institut une solide tradition de ministere JPIC (AC 1997, 109) : certaines
revues ont joué un role prophétique dans la dénonciation des injustices ; la Regle de Vie rappelle
la libération intégrale de la personne (RV 61) et I'Institut I'a exprimée dans la promotion des
valeurs du Royaume (AC 1985, 35-68) et en faisant cause commune avec les peuples, en
s'engageant pour leur libération (AC 1991, 6.2 ; 45.1). Ce patrimoine montre que la JPIC est une
expression concrete du charisme combonien et un moyen privilégié de rendre I'Evangile visible
dans I'histoire.

Face aux grands défis mondiaux, complexes dans leurs causes et leurs conséquences, les
communautés chrétiennes sont donc appelées a donner une réponse de foi, en renouvelant et en
qualifiant leur option pour la juste cause des pauvres et des opprimés. Cela implique
['engagement a identifier les causes des injustices et a collaborer avec toutes les forces impliquées
dans le ministere de la justice et de la paix, un ministere qui comprend l'annonce et la
dénonciation prophétique, la formation des consciences et la construction de réseaux de
collaboration (AC 1991, 113-117). Pour rendre cet engagement efficace, il est important de créer
des groupes locaux de surveillance, de sensibilisation et de plaidoyer au niveau provincial, d'etre
présents dans les organes décisionnels afin de favoriser des politiques plus solidaires et de
promouvoir des réseaux continentaux et intercontinentaux, tels que ceux pour les droits humains
ou pour la justice économique par le biais de I'AEFJN (AC 2003, 46-47).

L'économie, domaine décisif de |'expérience humaine, est aujourd'hui ['un des secteurs les
moins évangélisés dans un monde dominé par le néolibéralisme (AC 2003, 101). C'est pourquoi
nous sommes appelés a nous solidariser encore plus profondément avec les marginalisés, en
promouvant les droits humains fondamentaux et en remettant la personne — et non le profit — au
centre du projet social. Le témoignage évangélique passe également par le lobbying, le
réseautage et la participation a des activités de justice et de paix, tant par le biais des médias que

11



par des choix communautaires qui soutiennent des modeles économiques alternatifs (AC 2003,
29).

Enfin, le Chapitre de 2022, reconnaissant I'interconnexion de toute la réalité, a fait de |'écologie
intégrale un axe fondamental de notre mission, capable de mettre en relation les dimensions
pastorale, liturgique, formative, sociale, economique, politique et environnementale (AC 2022,
30). L'écologie intégrale montre une fois de plus que la GPIC n'est pas un domaine sectoriel,
mais une partie intégrante et transversale de ['évangeélisation, orientant notre style missionnaire
vers un soin global de la personne et de la création.

Dialogue

Le dialogue est un éléement déterminant de I'approche missionnaire ministérielle et constitue
aujourd'hui un moyen privilégié pour annoncer I'Evangile dans un monde marqué par le
pluralisme religieux et culturel. Dans un contexte ou la diversité s'accroit et s'entremele, nous
sommes appelés a trouver de nouvelles formes de relation et de collaboration qui évitent les
conflits, la compétition et le prosélytisme, et qui contribuent au contraire a I'édification de la
justice et de la paix (AC 1997, 53). Le magistere des éveques nous exhorte également a emprunter
des voies de dialogue qui, jusqu'a recemment, étaient consideérées avec préjugé ou abordées de
maniere unilatérale (AC 1997, 45).

Un domaine particulierement significatif est celui des relations avec I'islam. Les communautés
chrétiennes doivent étre sensibilisées a |'importance du dialogue avec les musulmans (AC 1997,
64), en reconnaissant que notre présence parmi les fideles de I'islam vise a la premiere
évangelisation par le temoignage de vie, les initiatives de dialogue interreligieux en communion
avec les Eglises locales et, lorsque cela est possible, I'annonce directe de I'Evangile, comme le
rappelle Ecclesia in Africa 66 (AC 1997, 65). Dans la tradition combonienne, en outre, |'école,
les ceuvres sociales et la promotion de la femme sont des espaces privilégiés de rencontre,
d'évangeélisation et de dialogue avec l'islam (AC 1997, 67). Il releve de la meme logique
évangeélique de promouvoir des initiatives de dialogue, des relations d'estime et de confiance et
de collaborer avec les musulmans qui s'engagent pour le respect des droits humains et
['emancipation des femmes (AC 1997, 68). Dans ce contexte, le Chapitre de 2022 réaffirme avec
force I'engagement de I'Institut dans le dialogue avec l'islam, a la lumiere de la présence toujours
plus significative des musulmans dans les contextes ou nous opérons (AC 2022, 31.8).

Le dialogue interreligieux ne se limite toutefois pas a l'islam : il englobe toutes les traditions
religieuses dans lesquelles nous sommes inséreés, telles que les religions traditionnelles africaines
et asiatiques, les religions indigenes et afrodescendantes, et s'étend également au dialogue
interculturel, en accord avec I'esprit du Document sur la fraternité humaine pour la paix mondiale
et la coexistence commune signé par le pape Frangois a Abu Dhabi en 2019 (AC 2022, 31.7).
L'Esprit du Christ précede la mission et guide mystérieusement le cheminement des peuples ;
dans chaque tradition religieuse, on trouve des éléments qui sont le fruit de son action. C'est
pourquoi I'annonce de I'Evangile exige une attitude d'écoute profonde et respectueuse des
valeurs et des expériences religieuses concretes des personnes que nous rencontrons (AC 2003,
113). Dans certains contextes particuliers, ou la présence de I'Eglise est minoritaire, les
établissements scolaires continuent de représenter un lieu précieux pour éduquer au dialogue, a
['accueil et a la coexistence.

Dans toutes ces dimensions — religieuse, culturelle, sociale et missionnaire — le dialogue n'est
pas un simple instrument, mais un style évangélique qui reflete la confiance dans I'action de
['Esprit, la centralité de la dignité humaine et le choix d'une mission qui construit des ponts,
ouvre des chemins communs et favorise la coexistence pacifique entre les peuples.

Pastorales spécifiques

12



Les pastorales spécifiques sont devenues pour I'Institut la clé de la requalification ministérielle,
car elles permettent d'orienter la mission avec plus de cohérence, de continuité et d'efficacite.
Dans cette optique, le Chapitre de 2015 avait identifie comme voie de renouveau la constitution
de communautés plus nombreuses, plus stables et plus internationales, capables de témoigner
de la communion et de la fraternité et de favoriser des spécialisations utiles pour qualifier nos
engagements (AC 2015, 44.9).

Le Chapitre de 2022 a encore clarifié |'urgence de requalifier les engagements selon le critere du
ministere, qui exige |'adoption de pastorales spécifiques a travers des chemins de large
collaboration comme style missionnaire (AC 2022, 9). C'est pourquoi nous adoptons les
pastorales spécifiques, selon les priorités continentales (cf. AC '15, 45.3), comme réféerence pour
la réorganisation des engagements au niveau des circonscriptions et des continents, dans une
logique de réduction, de focalisation et de collaboration (AC 2022, 31). Il est fondamental de
mettre en place des parcours participatifs qui accompagnent le développement de ces pastorales
en relation avec les priorités continentales, en accordant une attention particuliere aux groupes
humains prioritaires (AC 2022, 31.1), et de promouvoir un dialogue constant avec les Eglises
locales afin d'élaborer des pastorales spécifiques et contextualisées, en travaillant en réseau avec
les mouvements populaires (AC 2022, 31.4). Dans ce cadre, le développement de la GPIC trouve
un nouvel élan grace a son intégration dans les réseaux locaux et interprovinciaux des pastorales
spécifiques (AC 2015, 45.5).

3. INCULTURATION
L'inculturation constitue un élement méthodologique fondamental de I'évangélisation, car elle fait
partie intégrante de la mission d'incarner |'Evangile dans les cultures des peuples (AC 1997, 31).
Aujourd'hui, elle apparait comme une exigence particulierement urgente (AC 1997, 32), surtout
dans le contexte de |'imposition d'une culture mondiale de masse et de la présence de conflits
ethniques, de divisions, de pluralités culturelles et de crises d'identité qui affaiblissent les références
culturelles, religieuses et sociales. Cette situation invite a un engagement renouvelé en faveur de
['inculturation de |'Evangile dans la rencontre concrete avec les peuples (AC 1997, 36).
L'Eglise locale est le véritable sujet de l'inculturation — comme le souligne Ecclesia in Africa 61 —
appelée a discerner, a la lumiere du mystere de I'Incarnation et de la Rédemption, les valeurs et les
anti-valeurs des cultures. Le processus est toujours dynamique et réciproque : comme dans le
mystere de la Pentecote, I'Evangile introduit la nouveauté du Christ dans les cultures, tandis que les
cultures elles-mémes enrichissent I'Eglise en offrant de nouvelles expressions de la vie chrétienne
(RM 52), conformément a ce qu'affirment Ad Centes (AG 15) et Evangelii Nuntiandi (EN 29) (AC
1997, 45). Comboni |'avait compris et souligné : les chrétiens, dans I'exercice de leur ministere et
en communion synodale, sont appelés a vivre et a exprimer |'Evangile de maniere e selon leurs
valeurs culturelles. C'est en effet |'Eglise locale qui est le sujet principal qui assimile I'evénement du
Christ et le réexprime a travers son propre langage, sa propre culture et ses propres formes religieuses
(AC 2003, 110).
L'inculturation exige cependant une attitude missionnaire précise : une étude sérieuse et engagée
de la langue et de la culture locales, associée a une estime et un respect profonds (AC 2003, 111).
En tant que personnes interculturelles, nous sommes appelés a discerner les valeurs et les contre-
valeurs des cultures a la lumiere de I'Evangile, en vivant une expérience qui nous fait grandir en
tant que personnes et en tant que croyants. Ce cheminement nous invite a étre des instruments
d'échange et d'enrichissement mutuel entre les différentes cultures dans lesquelles nous opérons,
contribuant ainsi a générer une Eglise véritablement catholique, c'est-a-dire universelle dans la
communion et plurielle dans ses expressions (AC 2003, 112).
Ainsi comprise, l'inculturation n'est pas une simple adaptation, mais un processus théologique,
ecclésial et pastoral qui permet a ['Evangile de prendre « chair » parmi les peuples et aux peuples

13



d'imprimer dans I'Eglise la couleur et la saveur de leurs propres traditions, comme une « perle brune
» qui enrichit le trésor commun de la foi.

Domaines de travail prioritaires

Le processus de rédaction de la nouvelle Regle de vie, avec la redécouverte profonde du Fondateur et
du charisme, a déclenché un besoin de révision des engagements afin de promouvoir une réponse
charismatique plus authentique aux nouveaux défis de la mission. Ce besoin s'est accentué au fil du
temps, a mesure que le désequilibre entre les engagements pris et les forces et énergies réellement
disponibles s'est accru (AC 2015, 40-41), sans compter |'emergence de nouveaux défis missionnaires
(AC 2009, 1). La réflexion de I'Institut a continuellement cherché a mettre I'accent tant sur les critéeres
de choix (CA 1985, 10-12 ; AC 1991, 3.2 ; AC 2003, 44 ; AC 2015, 44.5) que les domaines de travail
prioritaires effectifs (AC 1985, 3 ; AC 1991, 40-41 ; AC 1997, 7-8 ; AC 2003, 38. 50 ; AC 2009, 62-
63 ; AC 2015, 45.3 et 46 ; AC 2022, 31), en optant pour une approche ministérielle et une
réorganisation, afin d'éviter la dispersion (AC 2015, 43).

La présence combonienne est significative lorsque nous sommes proches de groupes humains
marginalisés ou en situation de frontiere. Cependant, cette présence ne s'appuie pas toujours sur une
pastorale spécifique qualifiee en termes de méthodes et de compétences (AC 2015, 45.2). D'ou le
besoin de services pastoraux spécifiques, en ligne avec les priorités continentales, partagés par
plusieurs circonscriptions et véecus dans une collaboration plus large au niveau interprovincial et
continental. De cette maniere, tout en réduisant les communautés dans chaque pays, il est possible de
développer une pastorale spécifique en travaillant en réseau (AC 2015, 45.3).

Si nous examinons les priorités continentales exprimées dans les Chapitres, nous voyons qu'elles sont
de deux types : les groupes humains et les dimensions transversales de la mission, c'est-a-dire les
aspects qui doivent etre présents dans tout contexte et tout ministere. Il est intéressant de noter que les
priorités pour les groupes humains, selon le charisme combonien, considérées sur une base
continentale, ne sont pas nombreuses. C'est un élément tres important, car il offre la possibilite de
remédier progressivement a la dispersion et a la fragmentation des engagements de ['Institut. En
particulier, ces priorités continentales sont les suivantes:

AFRIQUE ASIE
e Groupes humains non encore évangeélisés * Peuples non évangeélisés
* Pastoraux = premiere évangelisation
e Pygmeées = dialogue interreligieux
e Habitants des banlieues urbaines pauvres
e Population dans un contexte islamique
* Jeunes marginalisés
e Migrants et réfugiés

AMERIQUE EUROPE

e Afro-descendants * Migrants et réfugiés
e Peuples autochtones
e Habitants des banlieues urbaines pauvres

Conclusion

Au cours des vingt premieres années qui ont suivi le Concile, a I'époque des Chapitres spéciaux, la
grande préoccupation des instituts religieux a été de revoir toute leur vie a la lumiere du charisme. La
redécouverte profonde et actualisée du fondateur et de 'inspiratio originelle s'est condensée dans la
Regle de vie. Cette recherche a également conduit a la révision des engagements, c'est-a-dire a réfléchir
et a évaluer quels engagements correspondaient effectivement a |'inspiration originelle du fondateur.
Dans le meme temps, se pose la question de la maniere dont les instituts gerent ces engagements, c'est-

14



a-dire le débat sur la méthode. Outre I'impulsion donnée par le Concile Vatican I, cette recherche
continue s'est avérée nécessaire en raison des grands changements historiques qui ont également un
impact considérable sur I'Institut et sa mission (Pierli 1989).

Le besoin de faire une synthese, de retrouver des points de référence communs et partagés au sein de
I'Institut est apparu avec le nouveau millénaire. Entre 2003 (avec la décision prise lors du Chapitre
général) et 2012, un travail impliquant I'ensemble de I'Institut a été mené sur /a Ratio missionis, une
réflexion théologique sur la mission et la méthodologie combonienne. Suivant la réflexion
missiologique de ces années-13, le processus a pris acte de la nécessité de contextualiser la mission, ce
qui se reflete dans I'élaboration de difféerents modeles de mission.

La relecture des actes capitulaires de 1985 a 2022 nous montre cependant qu'il existe en réalite un
horizon de référence dans lequel les missionnaires comboniens se retrouvent, tout en restant dans une
realite plurielle, ou coexistent des sensibilitées et des perspectives différentes, sans renoncer aux
differences, sans perdre les particularités des différents contextes. Cet horizon commun comprend :

1. Une vision de la mission définie par le magistere de |'Eglise comme Missio Dei.

2. La mission spécifique de I'Institut, mission ad gentes, comprise selon les signes des temps et le
nouveau contexte mondial.

3. Six principes charismatiques qui caracterisent le style combonien de la mission, a savoir :
= [|'heure de Dieu ;
faire cause commune ;
la régénération de I'Afrique avec I' Afrique ;
le cénacle des apotres ;
['implication ecclésiale ;
= et la mission marquée par la croix.
4. Trois elements méthodologiques fondamentaux, a savoir :
I'insertion,
['approche ministérielle
et I'inculturation.

5. Domaines de travail prioritaires et pastorales spécifiques comme parcours actuel de requalification.

Nous pensons que sur cette base, il est possible de construire ensemble un chemin de requalification
et de réorganisation du service missionnaire de I'Institut, dans la fidélite au charisme et en réponse aux
nouveaux défis que nous pose la nouvelle ere historique qui s'ouvre a nous.

Secrétariat général de la Mission
Novembre 2025

Bibliographie

Missionnaires Comboniens. (2012). « Notre mission. Expérience et réflexion. Conclusions du processus
de Ratio Missionis ».

Pierli, F. (1989). « Introduction », dans AA.VV. (1989) Evangelizzazione in Africa. Per una metodologia
comboniana. Bibliotecha comboniana, Rome, pp. 7-15.

Xllle Chapitre général. (1985). « Actes capitulaires ».
X1Ve Chapitre général. (1991). « Actes capitulaires : « Avec Daniel Comboni aujourd'hui ».

XV Chapitre général. (1997). « Actes capitulaires : « Repartir de la mission avec |'audace du
bienheureux Daniele Comboni ».

XVle Chapitre général. (2003). « Actes capitulaires : « La mission des missionnaires comboniens au
début du troisieme millénaire ».

15



XVlle Chapitre général. (2009). « Actes capitulaires : « Du plan de Comboni au plan des missionnaires
comboniens ».

XVllle Chapitre général. (2015). « Actes capitulaires : « Disciples missionnaires comboniens appelés a
vivre la joie de I'Evangile dans le monde d'aujourd'hui ».

X1Xe Chapitre géneéral. (2022). « Actes capitulaires : « Je suis la vigne, vous étes les sarments. Enracinés
dans le Christ avec Comboni ».

16



