
1 

La mission combonienne dans le discernement des Chapitres généraux (1985-2022) 

 

Secrétariat général de la Mission 

Novembre 2025 

 

Résumé 

Le document « La mission combonienne dans le discernement des Chapitres généraux (1985-2022) » 

offre une relecture organique et synthétique de quarante ans de discernement missionnaire de l'Institut 

des Missionnaires Comboniens, à la lumière des profonds changements mondiaux, ecclésiaux et 

culturels survenus depuis la fin du XXe siècle jusqu'à aujourd'hui. À travers l'analyse des Actes des 

sept derniers Chapitres généraux, le texte montre comment l'Institut a progressivement élaboré une 

vision cohérente et dynamique de la mission, enracinée dans la perspective théologique de la Missio 

Dei et fidèlement inspirée du charisme de Daniel Comboni. 

Même en l'absence d'un traitement systématique unifié dans les différents chapitres, leur lecture 

globale met en évidence une continuité substantielle dans le discernement, articulée autour de cinq 

noyaux fondamentaux : une vision théologique claire de la mission comme participation à l'action 

trinitaire de Dieu dans le monde ; la définition de la mission spécifique de l'Institut comme mission ad 

gentes, avec une préférence pour les plus pauvres et les plus abandonnés ; six principes charismatiques 

qui en qualifient le style (l'heure de Dieu, faire cause commune, la régénération de l'Afrique avec 

l'Afrique, le cénacle des apôtres, l'engagement ecclésial et la mission marquée par la croix) ; trois 

éléments méthodologiques fondamentaux (insertion, approche ministérielle et inculturation) ; et enfin 

l'identification de domaines de travail prioritaires et de pastorales spécifiques comme parcours de 

requalification missionnaire. 

Le texte souligne comment la mission combonienne s'est développée en dialogue constant avec le 

magistère de l'Église, la réflexion missiologique contemporaine et les transformations historiques, en 

assumant progressivement des dimensions telles que la justice, la paix, l'intégrité de la création, le 

dialogue interreligieux et l'écologie intégrale. Il en ressort un horizon commun capable de rassembler 

une pluralité de contextes et de sensibilités, offrant une base partagée pour le renouveau et la 

réorganisation du service missionnaire de l'Institut dans la fidélité au charisme et en réponse aux défis 

de la nouvelle ère historique. 

 

Synthèse des idées principales du texte 

Le document « La mission combonienne dans le discernement des Chapitres généraux (1985-2022) » 

propose une relecture unifiée et interprétative de quarante ans de discernement missionnaire de 

l'Institut des Missionnaires Comboniens, en le situant dans le contexte des profonds changements 

historiques qui ont touché le monde, l'Église et la réflexion missiologique contemporaine. L'analyse 

des Actes des sept Chapitres généraux de 1985 à 2022 montre que, malgré la pluralité des accents, des 

langages et des priorités liés aux différents moments historiques, il existe une continuité substantielle 

de vision et d'orientation, enracinée dans le charisme de Daniel Comboni et dans la fidélité à la mission 

évangélisatrice de l'Église. 

Un premier axe fondamental du texte est la perspective théologique de la mission. Les Chapitres 

adoptent clairement la vision de la Missio Dei, mûrie lors du Concile Vatican II et développée par le 

magistère ultérieur : la mission ne naît pas de l'initiative de l'Église ou des instituts missionnaires, mais 

du Dieu trinitaire qui continue d'agir dans l'histoire. Les missionnaires participent à cette action divine, 

en témoignant et en annonçant le Royaume de Dieu comme une offre de vie pleine pour toute 

l'humanité. La mission est ainsi comprise comme la compassion de Dieu pour un monde blessé et 

divisé, comme le partage de son rêve de réconciliation, de justice et de fraternité universelle. 

C'est dans ce cadre théologique que s'inscrit la mission spécifique de l'Institut, définie comme mission 



2 

ad gentes, adressée de préférence aux peuples et aux groupes humains qui ne sont pas encore ou pas 

suffisamment évangélisés, en particulier ceux qui sont marqués par la pauvreté, la marginalisation et 

l'abandon. L'annonce explicite de Jésus-Christ reste une priorité incontournable, mais elle est 

indissociable du témoignage de vie, de l'engagement pour la justice, la paix et l'intégrité de la création 

et de la promotion humaine intégrale. Les Chapitres insistent sur la nécessité de choix radicaux et 

courageux, capables d'éviter la dispersion des engagements et d'orienter les forces disponibles vers les 

véritables frontières de la mission. 

Une contribution centrale du document est l'identification de six principes charismatiques qui, 

ensemble, définissent le style de la mission combonienne. Le premier est l'heure de Dieu, c'est-à-dire 

la conscience que Dieu continue d'agir dans l'histoire et dans les cultures des peuples, demandant aux 

missionnaires un discernement constant des signes des temps et des lieux. À cela s'ajoute le fait de 

faire cause commune, expression typique du charisme combonien, qui indique un style de présence 

solidaire, de partage de la vie, des souffrances et des espoirs des gens, jusqu'à assumer les risques et 

les fragilités propres aux situations frontalières. 

Le troisième principe, la régénération de l'Afrique avec l'Afrique, exprime une vision profondément 

participative de la mission : les peuples ne sont pas l'objet de l'évangélisation, mais les sujets actifs de 

leur propre libération et de leur croissance humaine et chrétienne. Cela implique la confiance dans les 

personnes, la valorisation des cultures, la formation de leaders locaux, la construction de communautés 

chrétiennes vivantes et des chemins d'inculturation de l'Évangile. Le quatrième principe, le cénacle 

des apôtres, souligne la dimension communautaire de la mission : les Comboniens sont appelés à 

évangéliser en tant que communautés interculturelles, signe de fraternité, de communion et de 

réconciliation dans un monde fragmenté. 

L'engagement ecclésial constitue le cinquième principe : l'Institut vit la mission en communion avec 

les Églises locales, à leur service, en évitant le protagonisme et le paternalisme, et en même temps, il 

promeut l'ouverture missionnaire des Églises elles-mêmes, en favorisant un échange de dons et une 

responsabilité partagée pour la mission universelle. Enfin, la mission marquée par la croix reconnaît 

que l'annonce de l'Évangile implique inévitablement la confrontation avec la souffrance, le rejet et 

parfois le martyre ; cette dimension n'est pas recherchée, mais accueillie comme un lieu de fidélité au 

charisme et de témoignage radical de l'amour du Christ. 

Outre les principes charismatiques, le document identifie trois éléments méthodologiques 

fondamentaux qui traversent tout le parcours capitulaire. Le premier est l'insertion, entendue comme 

une immersion réelle dans la vie des peuples, à travers l'étude de la langue et de la culture, un style de 

vie simple et pauvre et une proximité concrète avec les personnes. Le deuxième est l'approche 

ministérielle, qui valorise la pluralité des ministères, la coresponsabilité ecclésiale, la formation de 

communautés chrétiennes vivantes et l'intégration entre évangélisation et ministère social. Dans ce 

cadre, la GPIC et, dans les derniers chapitres, l'écologie intégrale en tant qu'axe transversal de la 

mission revêtent une importance particulière. Le troisième élément est l'inculturation, comprise comme 

un processus dynamique par lequel l'Évangile s'incarne dans les cultures et les cultures enrichissent 

l'Église, dans un cheminement guidé par l'Esprit et vécu en communion avec les Églises locales. 

Un autre thème central est celui des domaines d'action prioritaires et des pastorales spécifiques. Face 

à la disproportion entre les engagements et les ressources et à la complexité des nouveaux défis 

mondiaux, les Chapitres ont progressivement orienté l'Institut vers une réorganisation missionnaire 

basée sur des priorités continentales, sur des groupes humains spécifiques et sur des formes de 

collaboration interprovinciale et continentale. Les pastorales spécifiques deviennent ainsi l'instrument 

privilégié pour qualifier la présence missionnaire, éviter la fragmentation et rendre plus incisif le service 

évangélisateur. 

En conclusion, la relecture des Chapitres généraux de 1985 à 2022 montre qu'au-delà de la pluralité 

des contextes et des sensibilités, il existe un horizon commun qui donne son unité à la mission 



3 

combonienne. Cet horizon rassemble la vision théologique, l'identité charismatique, la méthode 

missionnaire et les choix opérationnels, offrant une base solide pour poursuivre le chemin de 

renouveau et de requalification de la mission dans la fidélité à l'Évangile et en réponse aux défis de la 

nouvelle ère historique. 

 

La mission combonienne  

dans le discernement des Chapitres généraux (1985-2022) 
 

Secrétariat général de la Mission 

Novembre 2025 
 

Introduction 

La réflexion missiologique des 40 dernières années a été marquée par un certain dynamisme et 

l'émergence de divers modèles de mission. Cela n'a rien d'étonnant, compte tenu des grands 

changements historiques qui ont eu lieu, tant dans le monde que dans l'Église. L'essai désormais 

classique de David Bosch, La transformation de la mission (1991), est devenu une référence 

incontournable, avec son approche complexe qui a décrit les différentes dimensions de la mission à 

travers des modèles, c'est-à-dire des schémas interprétatifs qui tentent de définir, décrire et orienter la 

nature, les priorités, les méthodes et les objectifs de l'activité missionnaire. Ainsi, aujourd'hui, la 

mission échappe à une définition abstraite unique, mais en tant que réalité multiforme, elle se prête à 

être décrite sous différents angles, qui en saisissent des aspects différents et complémentaires. Il est 

devenu courant de parler de « mission comme... » ou « mission est... » pour souligner ces aspects ou 

dimensions qui caractérisent la mission à notre époque. Une telle approche convient à un monde en 

mutation rapide, qui exige un discernement continu et une ouverture à de nouvelles réalités. D'un 

autre côté, cependant, elle tend à fragmenter la vision et à créer une tension entre les différentes 

dimensions. 

Tout cela fait naître le besoin et le désir d'arriver à une synthèse, à une vision d'ensemble capable 

d'offrir un cadre de référence général cohérent dans lequel se situer. Le travail de missiologues tels que 

S. Bevans et R. Schroeder (cf. Teologia per la missione oggi. Costanti nel contesto, 2004 ; Dialogo 

profetico. La forma della missione per il nostro tempo, 2012) témoigne de cet effort pour parvenir à une 

synthèse. Un témoignage encore plus important pour nous est celui qui nous vient du discernement 

des sept derniers chapitres généraux (1985-2022). Ceux-ci nous montrent un chemin qui tient compte 

des changements au niveau systémique mondial, ecclésial et aussi au sein de l'Institut combonien, à 

la recherche de la fidélité au charisme et à la mission dans un monde en mutation. 

Un parcours de 40 ans 

Nous situons le point de départ au Chapitre de 1985, car il s'agit du premier après l'adoption de la 

nouvelle Règle de Vie (RV). Les Actes capitulaires enregistrent de grands changements historiques dans 

le monde, dans l'Église et dans la pensée missionnaire et lancent le processus de révision et de 

requalification des engagements, comme une première priorité. Les deux autres priorités étaient, 

respectivement, d'évangéliser en tant que communauté et en communion avec l'Église locale, et de 

faire émerger les valeurs du Royaume de Dieu en vue de la libération humaine intégrale. Trois thèmes 

qui reflètent la nécessité de répondre aux changements historiques en accord avec la nouvelle Règle 

de Vie. Même si le Chapitre avait l'intention de tracer un parcours de six ans, il a en réalité abordé des 

aspects qui caractériseront la réflexion et le discernement capitulaires jusqu'à nos jours. 

Le Chapitre de 1991 a dialogué et recueilli les instances de la Redemptoris missio (1990) et du magistère 

social de Jean-Paul II (Sollicitudo rei socialis et Centesimus anno). Il s'agit d'une période historique très 

particulière, marquée par la fin de la guerre froide et l'expansion rapide des processus de 



4 

mondialisation économique. Ceux-ci, à leur tour, ont déclenché des mouvements de recherche des 

racines culturelles et de justice sociale qui interpellent la mission, soulignant le besoin croissant 

d'affirmation culturelle des peuples, d'inculturation et de GPIC (justice, paix et intégrité de la création). 

Les actes capitulaires approfondissent la demande de renouveau de l'Institut, dans la continuité du 

Chapitre précédent. Ils soulignent la nécessité d'approfondir la spiritualité, de promouvoir les 

communautés comme des cénacles d'apôtres, de mettre l'accent sur les priorités en termes de 

domaines de travail et de frontières, de définir une méthodologie combonienne claire et efficace en 

communion avec l'Église locale. 

Le Chapitre de 1997 a été influencé par le synode africain (1994) et par le processus qui a conduit à la 

béatification de Daniele Comboni (1996), ainsi que par la réflexion missiologique, par 

l'internationalisation croissante de l'Institut et, plus généralement, par la prise de conscience croissante 

du pluralisme culturel et religieux. L'énergie dégagée par ces processus pousse l'Institut à dépasser un 

certain sentiment de lassitude et de perte d'enthousiasme. L'« heure de l'Afrique » est saisie et certains 

aspects de la mission particulièrement significatifs dans ce contexte historique sont soulignés : 

inculturation et dialogue, collaboration et engagement pour la justice et la paix, et animation 

missionnaire. 

En 2003, le climat est influencé par la canonisation de Daniele Comboni et reflète les attentes d'un 

nouveau départ avec le nouveau millénaire (Novo millennio ineunte), un contexte mis au défi par la 

mondialisation financière et la soi-disant nouvelle économie, triomphe du modèle néolibéral financier. 

Le développement des théologies contextuelles invite à un nouvel élan missionnaire, ce qui signifie 

pour l'Institut aussi se repenser dans le contexte d'une nouvelle géographie vocationnelle et d'une 

réalité de vieillissement et de réduction du personnel. En réponse à tout cela, les actes capitulaires 

donnent des orientations sur la perspective missionnaire et le renouvellement de la méthodologie 

missionnaire, lançant également le processus de la Ratio missionis. 

Celui de 2009 a été un Chapitre spécial. On ressentait le désir d'un plan unitaire pour l'Institut, face à 

une réalité et à une mission en mutation, ainsi qu'à une inquiétude, une dispersion et une fragmentation 

au sein de l'Institut, avec un affaiblissement du sentiment d'identité et d'appartenance. On ressent le 

besoin d'aboutir à des choix qui impliquent tout le monde. Les actes capitulaires soulignent que le fruit 

du travail et du discernement n'est pas quelque chose de radicalement nouveau, mais plutôt la 

conscience de devoir nous mettre en route sans hésitation ni retard, selon des réflexions et des décisions 

déjà élaborées qui n'ont pas encore été mises en œuvre. 

Un élan supplémentaire dans ce sens vient du Chapitre de 2015, inspiré et guidé par Evangelii gaudium 

(2013) et enrichi par la participation d'un grand nombre de capitulaires d'origine africaine et 

américaine. Les actes capitulaires soulignent la nécessité de réorganiser l'Institut - selon les orientations 

ministérielles - afin de mieux servir la mission. Ils définissent les critères d'une requalification et d'une 

révision des engagements, indiquent la voie à suivre pour des services pastoraux spécifiques selon les 

priorités continentales et prennent acte de la mission combonienne en Europe. 

Enfin, le Chapitre de 2022 s'est déroulé dans le contexte de la pandémie de COVID-19 et de 

l'accélération des crises mondiales (sanitaire, géopolitique, économique et financière, climatique et 

environnementale, sociale, migratoire), vues à travers le prisme de l'enseignement social du pape 

François (Laudato si', Querida Amazonia, Fratelli tutti). Ce magistère offre non seulement une clé 

d'interprétation, mais aussi une perspective cosmologique, dans laquelle tout est lié. Cela se reflète 

également dans l'approche ministérielle de la mission. Les actes capitulaires reprennent le 

cheminement de l'Église dans le domaine de la conversion à l'écologie intégrale, qu'ils reconnaissent 

comme un axe fondamental de la mission, et relancent des parcours de requalification à travers des 

pastorales spécifiques selon les priorités continentales. 

Ces quelques remarques suffisent à montrer qu'il existe une continuité substantielle dans le 

cheminement de discernement sur la mission de l'Institut. Le contenu des actes capitulaires fait ressortir 



5 

une vision claire de la mission combonienne, dont les différents aspects sont approfondis au fur et à 

mesure en réponse aux changements historiques et à la réflexion ecclésiale et missiologique en cours. 

Pris individuellement, s'agissant de chapitres thématiques, ils ne donnent pas immédiatement une 

image systématique de la mission. Mais lus dans leur ensemble, ils dessinent une mission combonienne 

cohérente qui comprend : une perspective théologique, la conscience de la mission spécifique de 

l'Institut, les principes charismatiques qui la guident, les éléments fondamentaux de la méthodologie 

combonienne et les domaines de travail prioritaires. 

La perspective théologique 

Nous ne trouvons pas d'élaboration théorique systématique de la mission dans les actes capitulaires, 

mais il est évident que la perspective de la Missio Dei élaborée lors du Concile Vatican II et reprise 

continuellement dans le magistère ultérieur (AC 2022, 27) a été adoptée. La source de la mission est 

trinitaire et les missionnaires sont envoyés dans le monde pour témoigner et annoncer la Bonne 

Nouvelle du Royaume (AC 2003, 31), pour partager le rêve de Dieu qui veut une vie pleine et heureuse 

pour toute l'humanité (AC 2009, 23). La mission est racontée et vécue comme la compassion de Dieu 

envers un monde divisé (AC 2009, 56.3), comme une réalité qui « jaillit du Dieu trinitaire qui partage 

sa vie avec l'humanité. Elle est mise en œuvre par Jésus-Christ, source et inspiration de notre action 

missionnaire, pierre angulaire de notre être et de notre agir. L'Institut, avec toute l'Église, participe à 

cette mission universelle. » (AC 2009, 56.7) 

La mission de l'Institut 

Le point de référence fondamental est RV 13, qui définit le but de l'Institut comme étant la mise en 

œuvre de la mission évangélisatrice de l'Église parmi les peuples ou les groupes humains qui ne sont 

pas encore ou pas suffisamment évangélisés. Avec une préférence pour les plus pauvres et les plus 

abandonnés par rapport au Royaume, en particulier ceux qui se trouvent dans des situations de 

première évangélisation (AC 1985, 3). Il s'agit à la fois de minorités marginalisées qui ne sont pas 

touchées par l'Église et négligées par la société, et de groupes qui ne sont pas encore ou pas 

suffisamment évangélisés et qui vivent en situation de pauvreté (AC 2003, 26). La priorité absolue de 

la proclamation de l'Évangile de Jésus-Christ est réaffirmée, par le témoignage de vie, par l'annonce du 

Christ (RV 58-59 ; AC 1997, 15 ; AC 2003, 26.3) et par l'engagement en faveur de la justice et de la 

paix (AC 1997, 107 ; AC 2003, 26.3 ; AC 1985, 33ss). 

Dans un monde en mutation rapide, il est nécessaire de faire des choix radicaux pour atteindre les 

peuples marginalisés et non encore évangélisés, en donnant la priorité à l'annonce de la Parole de 

Dieu, annonce du Royaume de Dieu manifesté en Jésus-Christ (AC 2009, 57.3), ce qui implique un 

engagement en faveur de la justice, de la paix et de l'intégrité de la création - la libération de tout ce 

qui déshumanise - la promotion humaine et la fraternité (AC 2009, 39 ; 56.6). Ainsi, la première 

évangélisation, en apportant l'Évangile au cœur de la vie des personnes, des sociétés, des cultures et 

des traditions religieuses, rend possible une rencontre avec le Christ capable d'offrir la plénitude de la 

vie et ouvre à leur incorporation dans l'Église, signe privilégié du Royaume (AC 2003, 39). 

En termes plus narratifs, le Chapitre de 2015 a décrit la mission de l'Institut sous la forme d'un rêve : « 

un Institut de missionnaires « en sortie », pèlerins avec les plus pauvres et les plus abandonnés, qui 

évangélisent et sont évangélisés à travers le partage personnel et communautaire de la joie [de 

l'Évangile] et de la miséricorde, en coopérant au développement d'une humanité réconciliée avec 

Dieu, avec la Création et avec les autres (EG 74) ». (AC 2015, 21) 

Principes charismatiques 

Dans un monde marqué par le pluralisme, les changements historiques, l'instabilité et le caractère 

provisoire généralisé, il est difficile de s'orienter et de s'appuyer sur des modèles stables et universels. 

En effet, même la réflexion sur la mission suit cette tendance et propose différents modèles contextuels, 

en réponse à l'apparition de situations différentes. Néanmoins, les actes capitulaires des sept derniers 



6 

chapitres font ressortir six principes qui caractérisent et définissent la mission combonienne selon son 

charisme. S'agissant de principes, ils fournissent des références flexibles et adaptables, un horizon 

commun dans lequel chacun peut se reconnaître à partir de son propre contexte et de sa propre 

situation. Dans les actes capitulaires, nous trouvons en effet des réflexions, des approfondissements et 

des orientations qui contextualisent ces principes, tout en montrant une importante continuité et 

intégration de la mission combonienne. Les six principes sont notamment les suivants : 

= L'HEURE DE DIEU (cf. RV 6) 

La conscience que Dieu continue d'être présent et à l'œuvre dans l'histoire et les cultures des peuples 

(RV 57) et d'écouter le cri des pauvres, exige une attitude et une pratique continues de discernement 

(AC 1997, 10 ; AC 1991, 6). C'est le Saint-Esprit qui est le véritable protagoniste de la mission (AC 

1997, 10 ; AC 1985, 5), il continue à créer des choses nouvelles (AC 1991, 2.4) et pour saisir ses 

invitations et son action dans l'histoire, il faut s'arrêter et regarder la réalité avec les yeux de la foi pour 

découvrir comment le Christ est présent dans les faits, en les contemplant à la lumière de la Parole qui 

est Jésus-Christ, et être nous-mêmes transformés afin de ressentir quelle bonne nouvelle nous sommes 

appelés à vivre et à annoncer (AC 1997, 24). En d'autres termes, il nous est demandé d'être ouverts 

aux signes des temps et des lieux (AC 2009, 56.9 ; AC 2015, 22), qui ne sont pas les faits de l'histoire 

en eux-mêmes, mais en tant qu'ils sont liés au Royaume de Dieu : des appels que Dieu lance à travers 

la réalité elle-même, qui nous invitent à voir les signes de sa présence, de sa miséricorde et de son 

action dans l'histoire pour la transformer (AC 1992, 2.4). 

= FAIRE CAUSE COMMUNE (RV 5 ; RV 60) 

Cette expression de Comboni (S 3159) caractérise l'attitude fondamentale de la présence missionnaire 

pour la solidarité et le partage avec les gens. Cette attitude a une raison théologique, comme le 

soulignent les actes capitulaires de 1991 : « Dieu, à travers son Fils incarné, mort et ressuscité, écoute 

le cri du pauvre et entre de tout son être dans l'histoire et dans la douleur des derniers. Il se sent poussé 

à assumer cette même histoire et cette même douleur en en devenant partie prenante et en faisant 

cause commune, même au péril de sa vie » (AC 1991, 6.1). 

Cette cause commune s'exprime de différentes manières (AC 1991, 45.1) : en optant pour les plus 

pauvres et les plus abandonnés (AC 1997, 26) ; en s'engageant dans le processus de libération humaine 

intégrale ; en partageant avec les gens les joies, les souffrances, les espoirs (AC 2009, 58.3), en restant 

avec eux même dans des situations dramatiques, de souffrance et de grand risque (AC 1997, 25) ; par 

la prophétie, en faisant résonner la voix de ceux qui n'ont pas de voix ; et par un style de vie simple et 

pauvre. À cet égard, il convient également de souligner l'importance de l'utilisation de moyens pauvres 

et de structures plus simples (AC 2015, 23), de la proximité et de la solidarité avec les gens, patients et 

respectueux de leur rythme, et d'un style de vie ouvert à l'accueil, à l'hospitalité et au partage (AC 

1997, 23) ; et en valorisant l'initiative des gens, leur capacité à donner et à participer au cheminement 

missionnaire, en évitant le paternalisme et notre protagonisme (AC 2022, 42). 

Enfin, les expériences missionnaires qui ont le plus partagé les situations de misère, de violence et de 

faiblesse témoignent que notre fragilité et notre impuissance, avec la douleur qu'elles entraînent, sont 

un signe de la force et de la proximité du Seigneur (AC 1997, 42). 

= LA REGENERATION DE L'AFRIQUE AVEC L'AFRIQUE (S 2753 - RV 7) 

La solidarité avec les pauvres est considérée comme une régénération qui implique à la fois une 

annonce explicite de l'Évangile de Jésus-Christ pour la formation de la communauté chrétienne et la 

promotion humaine et sociale (AC 1991, 6.2). Les Comboniens sont envoyés aux peuples pour la 

régénération « de l'Afrique avec l'Afrique », conscients que la libération et la renaissance des peuples 

sont profondément liées à la personne de Jésus et à son Évangile, et avec les peuples eux-mêmes 

protagonistes de leur propre histoire (AC 2003, 39). 

La régénération de l'Afrique par l'Afrique passe par un processus méthodologique pastoral qui 



7 

comprend (AC 1991, 44.1) : 

- la découverte et la valorisation des signes du Royaume de Dieu ; 

-  le respect de la culture, des traditions, la sensibilité envers les peuples et leurs expressions - dans la 

conscience de l'œuvre de l'Esprit dans leur culture (AC 2003, 42) ; 

-  l'annonce explicite de Jésus-Christ ; 

-  la grande confiance dans les personnes, qui deviennent les protagonistes de leur histoire et de leur 

processus d'évangélisation (AC 2003, 42. 100) ; 

- la construction de nouvelles communautés autour de la Parole de Dieu et de la célébration des 

sacrements ; 

-  favoriser la croissance et la collaboration avec l'Église locale, vers une autosuffisance ministérielle, 

économique et apostolique ; 

- l'inculturation de l'Évangile (AC 2003, 42) ; 

- la formation de leaders et la participation des populations (AC 2009, 58.6 ; AC 1991, 44.2) afin que 

les peuples puissent être les artisans de leur avenir (AC 2015, 13) ; 

- la libération intégrale des personnes et des peuples (AC 1997, 109 ; RV 61), avec un engagement 

en faveur de la paix et de la justice, en élevant une voix prophétique face aux situations d'injustice 

et d'oppression, notamment en sensibilisant les agents pastoraux et le peuple (AC 1985, 34). 

En outre, il faut éviter le protagonisme des missionnaires et promouvoir la subjectivité des Églises 

locales et des pauvres (AC 1997, 11), conscients que c'est Dieu qui guide l'histoire (AC 1997, 24). Les 

pauvres sont le sujet de l'évangélisation, ils nous interpellent et nous aident à vivre la fidélité radicale 

à l'Évangile et à notre charisme missionnaire. Ils nous font découvrir plus profondément le sens de la 

spiritualité, des célébrations liturgiques et de la réflexion théologique (AC 1991, 4.5) ; ils sont nos 

compagnons de route et nos maîtres dans la promotion de la mondialisation de la fraternité et de la 

tendresse (AC 2015, 26). 

=  CENACLE DES APOTRES (S 2648) 

Cette expression iconique de Comboni désigne aujourd'hui les disciples missionnaires unis dans la 

personne de Jésus et animés par le feu de l'Esprit, animés par le rêve du Royaume qu'ils annoncent en 

tant que communauté (AC 2022, 15 ; AC 2015, 25 ; AC 2009, 58.4 ; AC 1997, 19 ; AC 1991, 30.1). 

En d'autres termes, la vocation combonienne est d'évangéliser en tant que communautés 

interculturelles vivant dans une fraternité priante (AC 2009, 57.2 ; AC 2003, 35), en prenant soin les 

uns des autres, ouvertes à l'accueil, à la collaboration et au dialogue, dans un cheminement synodal 

de discernement qui transforme la vie et conduit à un engagement commun dans la mission (AC 2022, 

16 ; AC 2003, 85), toujours prêtes à actualiser le charisme face aux nouveaux défis missionnaires (AC 

2015, 3). 

La vie commune est déjà en soi une proclamation et une traduction de l'Évangile que nous annonçons, 

une réalisation du Royaume (AC 2003, 84 ; AC 1985, 34), par exemple comme signe de communion 

face à la fragmentation des peuples, des cultures et des personnes (AC 1997, 27). C'est pourquoi toutes 

les communautés sont appelées à s'insérer toujours davantage dans leur contexte et à vivre en solidarité 

et en communion avec la réalité qui les entoure (AC 2003, 88), centrées sur la mission et non sur les 

structures (AC 1997, 19). Elles sont appelées à être des lieux de communion, de partage fraternel, de 

pardon et de réconciliation, d'accueil mutuel et de relations fraternelles (AC 1997, 29). 

= IMPLICATION ECCLESIALE (RV 8-9) 

Ce principe fondamental s'articule autour de deux aspects principaux : l'implication de l'Institut dans 

les Églises locales et l'implication des Églises locales dans la mission ad gentes. 

Nous faisons partie intégrante des Églises locales et, pour cette raison, nous sommes appelés à dépasser 

toute forme de protagonisme et de paternalisme, en participant avec disponibilité aux processus 

d'étude, de discernement et d'inculturation dans les différents domaines de la vie chrétienne, et en 



8 

collaborant à la création de structures adéquates qui ne soient pas un fardeau pour la communauté (AC 

1997, 47). Dans cette perspective, nous nous mettons en communion (AC 1985, 33) et au service de 

l'Église locale, en l'enrichissant de notre charisme dans une attitude de fidélité et de stimulation (AC 

2003, 106), en participant pleinement à son projet pastoral (AC 2003, 107) et en contribuant à des 

initiatives d'évangélisation durables, caractérisées par un style de vie simple, des moyens sobres et des 

programmes qui favorisent l'autosuffisance de la communauté. Notre engagement s'exprime également 

dans le dialogue constant avec l'Église locale dans la programmation pastorale (AC 1985, 11) et dans 

une présence qualifiée de l'Institut (AC 1985, 12), en reconnaissant comme valeur fondamentale la 

communion avec elle (AC 1985, 33). Conscients que l'Église locale est le sujet de l'inculturation de 

l'Évangile (AC 1997, 43), nous rappelons que les chrétiens, dans l'exercice de leur ministère et dans 

un esprit de communion synodale, sont appelés à vivre et à exprimer l'Évangile selon leurs valeurs 

culturelles (AC 1997, 46). 

D'autre part, nous sommes également appelés à ouvrir chaque Église locale à la mission ad gentes (AC 

1991, 47), tant à l'intérieur qu'à l'extérieur (AC 1997, 99), en favorisant une communion missionnaire 

qui s'exprime comme un authentique échange de dons entre les Églises et qui nourrit la conscience 

missionnaire du Peuple de Dieu (AC 2009, 39). Dans les communautés de tradition chrétienne 

ancienne, l'animation missionnaire se présente comme un véritable service d'évangélisation : elle 

invite à la conversion, sensibilise aux besoins des plus pauvres, ouvre à l'universalité et favorise la 

communion entre les Églises, dans une dynamique d'enrichissement mutuel (AC 1997, 100). Dans ces 

contextes, elle devient aujourd'hui une annonce courageuse de la Bonne Nouvelle et une invitation 

pressante à la métanoïa, afin de faire grandir un monde nouveau et plus fraternel ; d'où l'urgence d'une 

presse et d'une animation missionnaire de base qui soient prophétiques (AC 1985, 3.4). En même 

temps, nous nous engageons à ouvrir à la mission ad gentes les Églises locales naissantes, en favorisant 

la communion et la coopération entre toutes les communautés chrétiennes (AC 1991, 47) et en leur 

rappelant le regard vers des horizons missionnaires plus vastes (AC 2009, 56.6). Cela implique de 

réveiller la vocation et la responsabilité missionnaires, de favoriser la communion et la coopération 

spirituelle et matérielle et de soutenir la pastorale des jeunes et des vocations (AC 2009, 57.5). Dans 

cette perspective, nous accordons une attention particulière à l'animation missionnaire, au contact 

personnel et à la communication sociale et numérique, outils privilégiés pour atteindre les personnes 

et expérimenter de nouvelles formes d'annonce de la Parole (AC 2022, 32). Nous relevons également 

le défi de la transformation numérique, qui nous pousse à rechercher des moyens durables pour 

atteindre les gens et influencer les communautés chrétiennes et l'opinion publique, en collaborant avec 

des réseaux et des territoires (AC 2022, 32.1), et nous nous engageons à mettre en œuvre des plans de 

communication qui orientent et programment efficacement notre travail dans ce domaine (AC 2022, 

32.2). 

= MISSION MARQUEE PAR LA CROIX (RV 4) 

Cet aspect se distingue des autres qui l'ont précédé en ce qu'il met en lumière une réalité que les 

missionnaires rencontrent sur leur chemin, qui leur vient plutôt que d'être recherchée à travers des 

engagements et des planifications. Cependant, comme nous le rappelle le Chapitre de 2009, « le don 

total qui nous demande d'assumer des situations très difficiles est marqué par la croix. À l'exemple de 

Comboni, nous choisissons ces réalités comme signe d'amour profond pour les gens ». La vitalité du 

charisme et la fidélité sont confirmées dans la situation martyrielle dans laquelle de nombreux 

Comboniens choisissent de rester et de travailler (AC 1991, 4.2) pour être proches et accompagner le 

peuple qui souffre (AC 1991, 40.5). Le pape François, dans le message communiqué lors de l'audience 

avec les capitulaires le 18 juin 2022, a rappelé comment le disciple-missionnaire sait offrir toute sa vie 

et la mettre en jeu jusqu'au martyre comme témoignage de Jésus-Christ. Et c'est une réalité qui fait 

partie de l'histoire combonienne, même en concomitance avec les processus capitulaires, comme dans 

le cas du P. Ezechiele Ramin (1985) et du P. Mario Mantovani et du Fr Godfrey Kiryowa (AC 2003, 



9 

15). 

Éléments méthodologiques fondamentaux 

Le thème de la méthodologie missionnaire revient constamment avec insistance dans les moments 

marquants de la vie de l'Institut depuis 1982. Depuis lors, tous les Chapitres généraux ont réfléchi et 

donné des orientations sur la méthodologie combonienne. Ces contributions ne donnent pas une image 

organique, car elles ont tendance, selon les situations et les contextes historiques et géographiques, à 

se concentrer sur des aspects ou des perspectives particuliers. Par exemple, la préoccupation du 

Chapitre de 1985 est la révision et la requalification des engagements, en accordant une attention 

particulière aux valeurs du Royaume. En 1991, l'accent est mis sur le style de vie et la spiritualité, ainsi 

que sur les moyens et les techniques de la pastorale (AC 1991, 42). La perspective du Chapitre de 1997 

est celle de construire l'Église comme famille de Dieu, en mettant en avant certains modèles de mission, 

à savoir ceux de l'inculturation, du dialogue et de l'engagement pour la justice et la paix. En 2003, on 

réfléchit au renouveau de la méthodologie missionnaire, en mettant l'accent sur l'action et la 

contemplation, le ministère et la collaboration, l'inculturation, le dialogue et l'annonce. Le Chapitre 

de 2009, influencé par le processus de la Ratio missionis, rappelle certains éléments pour une 

méthodologie missionnaire renouvelée, tandis qu'en 2015, le thème est encore celui de la révision des 

engagements, mais avec un accent sur l'évangélisation et les services pastoraux spécifiques. Cette 

dernière perspective est reprise en 2022, avec une réflexion sur l'écologie intégrale comme axe 

fondamental de la mission combonienne. 

Cependant, en relisant l'ensemble de ces contributions, nous constatons que trois éléments 

fondamentaux récurrents émergent, points de référence incontournables dans l'élaboration de 

méthodologies contextuelles : il s'agit de l'insertion, de l'approche ministérielle et de l'inculturation. 

1. INSERTION 

C'est le point de départ de tout engagement missionnaire et cela nécessite avant tout une étude 

approfondie de la langue et de la culture locales (AC 1991, 44.2.a). L'insertion est la condition 

préalable à la traduction pratique de chacun des six principes charismatiques exposés ci-dessus, 

ainsi qu'une étape préliminaire aux processus d'inculturation (AC 1997, 37). 

Un style de vie simple et une réelle proximité avec les gens sont fondamentaux dans le style 

combonien de la mission : la communauté missionnaire est appelée à partager le destin du peuple 

parmi lequel elle vit, en adoptant son style de vie, ses attitudes, ses souffrances, sa langue et son 

rythme quotidien (AC 1991, 31.5), en cultivant une attitude constante de solidarité et de partage 

(AC 1991, 45.1). Le choix de structures et de modes de vie simples et pauvres (AC 1991, 45.1.e), 

accueillants et partagés, rend la présence missionnaire plus humaine, plus proche et capable de 

générer joie et fraternité (AC 2015, 23), tandis que l'hospitalité vécue comme la vit le peuple devient 

un signe concret de communion (AC 1991, 45.2.a). 

L'insertion signifie également faire une analyse attentive de la réalité, capable de reconnaître et de 

valoriser l'œuvre de l'Esprit dans la culture locale (AC 2003, 42). Les expériences d'insertion plus 

radicale sont encouragées (AC 1985, 32 ; AC 1991, 45.2.f) et le Chapitre de 2003 invite toutes les 

communautés à s'insérer toujours plus profondément dans le contexte local, en solidarité avec les 

personnes et leurs défis (AC 2003, 88). Nous rêvons ainsi d'un style de vie missionnaire pleinement 

inséré dans la réalité des peuples, attentif au cri de la terre et des pauvres, soutenu par des 

communautés interculturelles qui témoignent de la fraternité, de la communion, de l'amitié sociale 

et du service aux Églises locales à travers des choix de vie et des structures plus simples (AC 2022, 

28), adaptés au contexte social dans lequel nous vivons, utiles pour améliorer la vie du peuple (AC 

2022, 42.2). 

2.  APPROCHE MINISTERIELLE 

Depuis le Chapitre de 1985, l'Institut a opté pour une méthodologie missionnaire qui valorise la 



10 

confiance dans le Saint-Esprit, la promotion des ministères, la simplicité des moyens et la formation 

de petites communautés chrétiennes (AC 1985, 5 ; AC 1991, 42.2.c). De cette manière, les 

missionnaires accompagnent les gens dans leur cheminement de foi et de vie (AC 1997, 25), avec 

un style de service, en faisant grandir des communautés évangélisatrices avec une pluralité de 

ministères (AC 1991, 46.1) et en les accompagnant avec un sens prophétique dans l'affrontement 

de leurs luttes, la réalisation de leurs aspirations et leur cheminement vers une libération intégrale 

(AC 1991, 45.2.b). 

Il est donc essentiel de favoriser la croissance de communautés chrétiennes vivantes, comme lieux 

de communion, de prière, d'écoute de la parole, d'initiation à la vie ecclésiale, de réflexion sur les 

problèmes humains à la lumière de l'Évangile et d'engagement pour la transformation des structures 

sociales (EiA 89). Il s'agit de promouvoir une « Église ministérielle », qui discerne et promeut les 

dons que l'Esprit distribue à tous (AC 1997, 17). En ce sens, une attention particulière doit être 

accordée à la formation de leaders locaux tant dans le domaine socio-politique qu'ecclésial (AC 

1991, 44.2.b). 

L'approche ministérielle implique également des attitudes caractéristiques et des aspects 

transversaux aux différents ministères, tels que la combinaison de l'action et de la réflexion, la 

collaboration, le dialogue et les ministères sociaux. 

Les deux derniers chapitres ont indiqué dans le ministère et les pastorales spécifiques la clé de la 

requalification du service missionnaire de l'Institut, en saisissant l'invitation de l'Evangelii Gaudium 

(EG 33 et 27) à être audacieux et créatifs et à repenser les objectifs, les structures, les styles et les 

méthodes d'évangélisation et d'animation missionnaire (AC 2015, 39). 

-  Action et contemplation (spiritualité) 

Le ministère se nourrit d'une spiritualité incarnée, qui guérit et humanise, fondée sur la Parole de 

Dieu qui touche et inspire toutes les dimensions de la vie missionnaire (AC 2015, 30). À la base 

des activités, il y a une relation de communion avec Dieu et la capacité de lire la vie et l'histoire 

à la lumière de la foi, ce qui conduit à un nouveau style de vie (AC 2015, 29). 

Cela implique de s'arrêter et de regarder la réalité avec les yeux de la foi pour découvrir comment 

le Christ est présent dans les faits et réfléchir si notre action répond aux invitations de l'Esprit. 

Contempler les fait s à la lumière de la Parole qu'est Jésus-Christ et être nous-mêmes transformés 

afin de ressentir quelle bonne nouvelle nous sommes appelés à vivre et à annoncer (AC 1997, 

24). En tant que missionnaires ouverts à l'action de Dieu en nous, nous vivons la rencontre avec 

le Seigneur comme des disciples entièrement consacrés à la mission (AC 2009, 22). Le 

témoignage de l'amour du Seigneur qui apporte l'espérance à toute l'humanité naît de cette 

relation avec le Seigneur, qui nous invite à être des bâtisseurs de fraternité, à nous donner aux 

autres comme communicateurs de paix et de vie, à accueillir tous et à être la bonne nouvelle au 

milieu des plus pauvres (AC 2009, 23). 

Cela exige d'enraciner notre spiritualité dans l'action de l'Esprit et dans la contemplation, et 

d'exercer un discernement continu dans la rencontre entre la Parole et la réalité (AC 2009, 

29.36), afin de saisir dans la mission d'aujourd'hui les signes des temps et des lieux (AC 2015, 

22). Comboni nous invite à garder les yeux fixés sur Jésus-Christ qui nous introduit à la 

contemplation du mystère de Dieu, mais aussi au mystère de l'humanité où nous le trouvons 

présent dans sa richesse et sa diversité. (AC 2015, 28). Ainsi, nos communautés vivent la mission 

comme le fruit d'un discernement et d'un engagement partagés, en collaborant avec les autres 

forces présentes sur place (AC 2022, 19). 

- Collaboration 

La collaboration ministérielle en mission se caractérise comme un processus profondément 

synodal qui implique le Peuple de Dieu dans toutes les phases de l'action pastorale, de la 



11 

programmation à la vérification, afin que chacun puisse se sentir partie prenante de la mission 

(AC 1991, 42.2.d). Dans un contexte marqué par l'individualisme et la fragmentation, choisir 

l'unité et la coresponsabilité dans l'évangélisation devient en soi un témoignage du Royaume de 

Dieu et une expression du charisme combonien, qui a poussé saint Daniel Comboni à rassembler 

autour de lui toutes les forces disponibles pour la régénération de l'Afrique (AC 1997, 71-72). 

Cette collaboration s'étend également au niveau institutionnel, où le dialogue, le partage du 

personnel et la coordination entre les circonscriptions permettent de requalifier la présence 

missionnaire, en réduisant les engagements dispersifs et en promouvant des pastorales 

spécifiques au niveau continental (AC 2022, 31.3). Dans le même temps, il est fondamental de 

construire des chemins communs avec les Églises locales afin de développer des pastorales 

contextualisées et, avec les mouvements populaires, d'activer des réseaux capables de répondre 

de manière créative et incarnée aux défis des territoires (AC 2022, 31.4). 

- Ministères sociaux : écologie intégrale et JPIC 

La promotion humaine a toujours fait partie de notre mission, mais aujourd'hui, cet engagement 

n'est plus suffisant : nous sommes appelés à identifier et à analyser les causes profondes des 

systèmes d'oppression structurelle dans les domaines économique, politique, social, culturel et 

religieux. Se taire face aux injustices reviendrait à se ranger du côté de l'oppresseur et à s'opposer 

aux opprimés (AC 1997, 107). En ce sens, la JPIC n'est pas un ajout facultatif, mais une dimension 

constitutive de l'annonce évangélique, comme le rappelle le document du synode des évêques 

Justice dans le monde (AC 1997, 110). Évangéliser signifie donc se confronter à tout ce qui porte 

atteinte à la dignité humaine et à la création. 

Comboni lui-même a été un exemple de cette intégration entre évangélisation et engagement 

social : il a lutté contre les formes graves d'injustice de son temps, telles que la traite orientale et 

le commerce des armes, et a promu le développement humain intégral (AC 1997, 108). Il existe 

également au sein de l'Institut une solide tradition de ministère JPIC (AC 1997, 109) : certaines 

revues ont joué un rôle prophétique dans la dénonciation des injustices ; la Règle de Vie rappelle 

la libération intégrale de la personne (RV 61) et l'Institut l'a exprimée dans la promotion des 

valeurs du Royaume (AC 1985, 35-68) et en faisant cause commune avec les peuples, en 

s'engageant pour leur libération (AC 1991, 6.2 ; 45.1). Ce patrimoine montre que la JPIC est une 

expression concrète du charisme combonien et un moyen privilégié de rendre l'Évangile visible 

dans l'histoire. 

Face aux grands défis mondiaux, complexes dans leurs causes et leurs conséquences, les 

communautés chrétiennes sont donc appelées à donner une réponse de foi, en renouvelant et en 

qualifiant leur option pour la juste cause des pauvres et des opprimés. Cela implique 

l'engagement à identifier les causes des injustices et à collaborer avec toutes les forces impliquées 

dans le ministère de la justice et de la paix, un ministère qui comprend l'annonce et la 

dénonciation prophétique, la formation des consciences et la construction de réseaux de 

collaboration (AC 1991, 113-117). Pour rendre cet engagement efficace, il est important de créer 

des groupes locaux de surveillance, de sensibilisation et de plaidoyer au niveau provincial, d'être 

présents dans les organes décisionnels afin de favoriser des politiques plus solidaires et de 

promouvoir des réseaux continentaux et intercontinentaux, tels que ceux pour les droits humains 

ou pour la justice économique par le biais de l'AEFJN (AC 2003, 46-47). 

L'économie, domaine décisif de l'expérience humaine, est aujourd'hui l'un des secteurs les 

moins évangélisés dans un monde dominé par le néolibéralisme (AC 2003, 101). C'est pourquoi 

nous sommes appelés à nous solidariser encore plus profondément avec les marginalisés, en 

promouvant les droits humains fondamentaux et en remettant la personne – et non le profit – au 

centre du projet social. Le témoignage évangélique passe également par le lobbying, le 

réseautage et la participation à des activités de justice et de paix, tant par le biais des médias que 



12 

par des choix communautaires qui soutiennent des modèles économiques alternatifs (AC 2003, 

29). 

Enfin, le Chapitre de 2022, reconnaissant l'interconnexion de toute la réalité, a fait de l'écologie 

intégrale un axe fondamental de notre mission, capable de mettre en relation les dimensions 

pastorale, liturgique, formative, sociale, économique, politique et environnementale (AC 2022, 

30). L'écologie intégrale montre une fois de plus que la GPIC n'est pas un domaine sectoriel, 

mais une partie intégrante et transversale de l'évangélisation, orientant notre style missionnaire 

vers un soin global de la personne et de la création. 

-  Dialogue 

Le dialogue est un élément déterminant de l'approche missionnaire ministérielle et constitue 

aujourd'hui un moyen privilégié pour annoncer l'Évangile dans un monde marqué par le 

pluralisme religieux et culturel. Dans un contexte où la diversité s'accroît et s'entremêle, nous 

sommes appelés à trouver de nouvelles formes de relation et de collaboration qui évitent les 

conflits, la compétition et le prosélytisme, et qui contribuent au contraire à l'édification de la 

justice et de la paix (AC 1997, 53). Le magistère des évêques nous exhorte également à emprunter 

des voies de dialogue qui, jusqu'à récemment, étaient considérées avec préjugé ou abordées de 

manière unilatérale (AC 1997, 45). 

Un domaine particulièrement significatif est celui des relations avec l'islam. Les communautés 

chrétiennes doivent être sensibilisées à l'importance du dialogue avec les musulmans (AC 1997, 

64), en reconnaissant que notre présence parmi les fidèles de l'islam vise à la première 

évangélisation par le témoignage de vie, les initiatives de dialogue interreligieux en communion 

avec les Églises locales et, lorsque cela est possible, l'annonce directe de l'Évangile, comme le 

rappelle Ecclesia in Africa 66 (AC 1997, 65). Dans la tradition combonienne, en outre, l'école, 

les œuvres sociales et la promotion de la femme sont des espaces privilégiés de rencontre, 

d'évangélisation et de dialogue avec l'islam (AC 1997, 67). Il relève de la même logique 

évangélique de promouvoir des initiatives de dialogue, des relations d'estime et de confiance et 

de collaborer avec les musulmans qui s'engagent pour le respect des droits humains et 

l'émancipation des femmes (AC 1997, 68). Dans ce contexte, le Chapitre de 2022 réaffirme avec 

force l'engagement de l'Institut dans le dialogue avec l'islam, à la lumière de la présence toujours 

plus significative des musulmans dans les contextes où nous opérons (AC 2022, 31.8). 

Le dialogue interreligieux ne se limite toutefois pas à l'islam : il englobe toutes les traditions 

religieuses dans lesquelles nous sommes insérés, telles que les religions traditionnelles africaines 

et asiatiques, les religions indigènes et afrodescendantes, et s'étend également au dialogue 

interculturel, en accord avec l'esprit du Document sur la fraternité humaine pour la paix mondiale 

et la coexistence commune signé par le pape François à Abu Dhabi en 2019 (AC 2022, 31.7). 

L'Esprit du Christ précède la mission et guide mystérieusement le cheminement des peuples ; 

dans chaque tradition religieuse, on trouve des éléments qui sont le fruit de son action. C'est 

pourquoi l'annonce de l'Évangile exige une attitude d'écoute profonde et respectueuse des 

valeurs et des expériences religieuses concrètes des personnes que nous rencontrons (AC 2003, 

113). Dans certains contextes particuliers, où la présence de l'Église est minoritaire, les 

établissements scolaires continuent de représenter un lieu précieux pour éduquer au dialogue, à 

l'accueil et à la coexistence. 

Dans toutes ces dimensions – religieuse, culturelle, sociale et missionnaire – le dialogue n'est 

pas un simple instrument, mais un style évangélique qui reflète la confiance dans l'action de 

l'Esprit, la centralité de la dignité humaine et le choix d'une mission qui construit des ponts, 

ouvre des chemins communs et favorise la coexistence pacifique entre les peuples. 

- Pastorales spécifiques 



13 

Les pastorales spécifiques sont devenues pour l'Institut la clé de la requalification ministérielle, 

car elles permettent d'orienter la mission avec plus de cohérence, de continuité et d'efficacité. 

Dans cette optique, le Chapitre de 2015 avait identifié comme voie de renouveau la constitution 

de communautés plus nombreuses, plus stables et plus internationales, capables de témoigner 

de la communion et de la fraternité et de favoriser des spécialisations utiles pour qualifier nos 

engagements (AC 2015, 44.9). 

Le Chapitre de 2022 a encore clarifié l'urgence de requalifier les engagements selon le critère du 

ministère, qui exige l'adoption de pastorales spécifiques à travers des chemins de large 

collaboration comme style missionnaire (AC 2022, 9). C'est pourquoi nous adoptons les 

pastorales spécifiques, selon les priorités continentales (cf. AC '15, 45.3), comme référence pour 

la réorganisation des engagements au niveau des circonscriptions et des continents, dans une 

logique de réduction, de focalisation et de collaboration (AC 2022, 31). Il est fondamental de 

mettre en place des parcours participatifs qui accompagnent le développement de ces pastorales 

en relation avec les priorités continentales, en accordant une attention particulière aux groupes 

humains prioritaires (AC 2022, 31.1), et de promouvoir un dialogue constant avec les Églises 

locales afin d'élaborer des pastorales spécifiques et contextualisées, en travaillant en réseau avec 

les mouvements populaires (AC 2022, 31.4). Dans ce cadre, le développement de la GPIC trouve 

un nouvel élan grâce à son intégration dans les réseaux locaux et interprovinciaux des pastorales 

spécifiques (AC 2015, 45.5). 

3. INCULTURATION 

L'inculturation constitue un élément méthodologique fondamental de l'évangélisation, car elle fait 

partie intégrante de la mission d'incarner l'Évangile dans les cultures des peuples (AC 1997, 31). 

Aujourd'hui, elle apparaît comme une exigence particulièrement urgente (AC 1997, 32), surtout 

dans le contexte de l'imposition d'une culture mondiale de masse et de la présence de conflits 

ethniques, de divisions, de pluralités culturelles et de crises d'identité qui affaiblissent les références 

culturelles, religieuses et sociales. Cette situation invite à un engagement renouvelé en faveur de 

l'inculturation de l'Évangile dans la rencontre concrète avec les peuples (AC 1997, 36). 

L'Église locale est le véritable sujet de l'inculturation – comme le souligne Ecclesia in Africa 61 – 

appelée à discerner, à la lumière du mystère de l'Incarnation et de la Rédemption, les valeurs et les 

anti-valeurs des cultures. Le processus est toujours dynamique et réciproque : comme dans le 

mystère de la Pentecôte, l'Évangile introduit la nouveauté du Christ dans les cultures, tandis que les 

cultures elles-mêmes enrichissent l'Église en offrant de nouvelles expressions de la vie chrétienne 

(RM 52), conformément à ce qu'affirment Ad Gentes (AG 15) et Evangelii Nuntiandi (EN 29) (AC 

1997, 45). Comboni l'avait compris et souligné : les chrétiens, dans l'exercice de leur ministère et 

en communion synodale, sont appelés à vivre et à exprimer l'Évangile de manière e selon leurs 

valeurs culturelles. C'est en effet l'Église locale qui est le sujet principal qui assimile l'événement du 

Christ et le réexprime à travers son propre langage, sa propre culture et ses propres formes religieuses 

(AC 2003, 110). 

L'inculturation exige cependant une attitude missionnaire précise : une étude sérieuse et engagée 

de la langue et de la culture locales, associée à une estime et un respect profonds (AC 2003, 111). 

En tant que personnes interculturelles, nous sommes appelés à discerner les valeurs et les contre-

valeurs des cultures à la lumière de l'Évangile, en vivant une expérience qui nous fait grandir en 

tant que personnes et en tant que croyants. Ce cheminement nous invite à être des instruments 

d'échange et d'enrichissement mutuel entre les différentes cultures dans lesquelles nous opérons, 

contribuant ainsi à générer une Église véritablement catholique, c'est-à-dire universelle dans la 

communion et plurielle dans ses expressions (AC 2003, 112). 

Ainsi comprise, l'inculturation n'est pas une simple adaptation, mais un processus théologique, 

ecclésial et pastoral qui permet à l'Évangile de prendre « chair » parmi les peuples et aux peuples 



14 

d'imprimer dans l'Église la couleur et la saveur de leurs propres traditions, comme une « perle brune 

» qui enrichit le trésor commun de la foi. 

Domaines de travail prioritaires 

Le processus de rédaction de la nouvelle Règle de vie, avec la redécouverte profonde du Fondateur et 

du charisme, a déclenché un besoin de révision des engagements afin de promouvoir une réponse 

charismatique plus authentique aux nouveaux défis de la mission. Ce besoin s'est accentué au fil du 

temps, à mesure que le déséquilibre entre les engagements pris et les forces et énergies réellement 

disponibles s'est accru (AC 2015, 40-41), sans compter l'émergence de nouveaux défis missionnaires 

(AC 2009, 1). La réflexion de l'Institut a continuellement cherché à mettre l'accent tant sur les critères 

de choix (CA 1985, 10-12 ; AC 1991, 3.2 ; AC 2003, 44 ; AC 2015, 44.5) que les domaines de travail 

prioritaires effectifs (AC 1985, 3 ; AC 1991, 40-41 ; AC 1997, 7-8 ; AC 2003, 38. 50 ; AC 2009, 62-

63 ; AC 2015, 45.3 et 46 ; AC 2022, 31), en optant pour une approche ministérielle et une 

réorganisation, afin d'éviter la dispersion (AC 2015, 43). 

La présence combonienne est significative lorsque nous sommes proches de groupes humains 

marginalisés ou en situation de frontière. Cependant, cette présence ne s'appuie pas toujours sur une 

pastorale spécifique qualifiée en termes de méthodes et de compétences (AC 2015, 45.2). D'où le 

besoin de services pastoraux spécifiques, en ligne avec les priorités continentales, partagés par 

plusieurs circonscriptions et vécus dans une collaboration plus large au niveau interprovincial et 

continental. De cette manière, tout en réduisant les communautés dans chaque pays, il est possible de 

développer une pastorale spécifique en travaillant en réseau (AC 2015, 45.3). 

Si nous examinons les priorités continentales exprimées dans les Chapitres, nous voyons qu'elles sont 

de deux types : les groupes humains et les dimensions transversales de la mission, c'est-à-dire les 

aspects qui doivent être présents dans tout contexte et tout ministère. Il est intéressant de noter que les 

priorités pour les groupes humains, selon le charisme combonien, considérées sur une base 

continentale, ne sont pas nombreuses. C'est un élément très important, car il offre la possibilité de 

remédier progressivement à la dispersion et à la fragmentation des engagements de l'Institut. En 

particulier, ces priorités continentales sont les suivantes: 

 

AFRIQUE ASIE 

• Groupes humains non encore évangélisés 
• Pastoraux 
• Pygmées 
• Habitants des banlieues urbaines pauvres 
• Population dans un contexte islamique 
• Jeunes marginalisés 
• Migrants et réfugiés 

• Peuples non évangélisés 
= première évangélisation 
= dialogue interreligieux 

AMÉRIQUE EUROPE 

• Afro-descendants 
• Peuples autochtones 
• Habitants des banlieues urbaines pauvres 

• Migrants et réfugiés 

 

Conclusion 

Au cours des vingt premières années qui ont suivi le Concile, à l'époque des Chapitres spéciaux, la 

grande préoccupation des instituts religieux a été de revoir toute leur vie à la lumière du charisme. La 

redécouverte profonde et actualisée du fondateur et de l'inspiratio originelle s'est condensée dans la 

Règle de vie. Cette recherche a également conduit à la révision des engagements, c'est-à-dire à réfléchir 

et à évaluer quels engagements correspondaient effectivement à l'inspiration originelle du fondateur. 

Dans le même temps, se pose la question de la manière dont les instituts gèrent ces engagements, c'est-



15 

à-dire le débat sur la méthode. Outre l'impulsion donnée par le Concile Vatican II, cette recherche 

continue s'est avérée nécessaire en raison des grands changements historiques qui ont également un 

impact considérable sur l'Institut et sa mission (Pierli 1989). 

Le besoin de faire une synthèse, de retrouver des points de référence communs et partagés au sein de 

l'Institut est apparu avec le nouveau millénaire. Entre 2003 (avec la décision prise lors du Chapitre 

général) et 2012, un travail impliquant l'ensemble de l'Institut a été mené sur la Ratio missionis, une 

réflexion théologique sur la mission et la méthodologie combonienne. Suivant la réflexion 

missiologique de ces années-là, le processus a pris acte de la nécessité de contextualiser la mission, ce 

qui se reflète dans l'élaboration de différents modèles de mission. 

La relecture des actes capitulaires de 1985 à 2022 nous montre cependant qu'il existe en réalité un 

horizon de référence dans lequel les missionnaires comboniens se retrouvent, tout en restant dans une 

réalité plurielle, où coexistent des sensibilités et des perspectives différentes, sans renoncer aux 

différences, sans perdre les particularités des différents contextes. Cet horizon commun comprend : 

1.  Une vision de la mission définie par le magistère de l'Église comme Missio Dei. 

2. La mission spécifique de l'Institut, mission ad gentes, comprise selon les signes des temps et le 

nouveau contexte mondial. 

3. Six principes charismatiques qui caractérisent le style combonien de la mission, à savoir : 

=  l'heure de Dieu ; 

= faire cause commune ; 

=  la régénération de l'Afrique avec l'Afrique ; 

=  le cénacle des apôtres ; 

=  l'implication ecclésiale ; 

= et la mission marquée par la croix. 

4. Trois éléments méthodologiques fondamentaux, à savoir : 

= l'insertion, 

= l'approche ministérielle 

= et l'inculturation. 

5. Domaines de travail prioritaires et pastorales spécifiques comme parcours actuel de requalification. 

Nous pensons que sur cette base, il est possible de construire ensemble un chemin de requalification 

et de réorganisation du service missionnaire de l'Institut, dans la fidélité au charisme et en réponse aux 

nouveaux défis que nous pose la nouvelle ère historique qui s'ouvre à nous. 

 

Secrétariat général de la Mission 

Novembre 2025 

---------------------------------------  

Bibliographie 

Missionnaires Comboniens. (2012). « Notre mission. Expérience et réflexion. Conclusions du processus 
de Ratio Missionis ». 

Pierli, F. (1989). « Introduction », dans AA.VV. (1989) Evangelizzazione in Africa. Per una metodologia 
comboniana. Bibliotecha comboniana, Rome, pp. 7-15. 

XIIIe Chapitre général. (1985). « Actes capitulaires ». 

XIVe Chapitre général. (1991). « Actes capitulaires : « Avec Daniel Comboni aujourd'hui ». 

XV Chapitre général. (1997). « Actes capitulaires : « Repartir de la mission avec l'audace du 
bienheureux Daniele Comboni ». 

XVIe Chapitre général. (2003). « Actes capitulaires : « La mission des missionnaires comboniens au 
début du troisième millénaire ». 



16 

XVIIe Chapitre général. (2009). « Actes capitulaires : « Du plan de Comboni au plan des missionnaires 
comboniens ». 

XVIIIe Chapitre général. (2015). « Actes capitulaires : « Disciples missionnaires comboniens appelés à 
vivre la joie de l'Évangile dans le monde d'aujourd'hui ». 

XIXe Chapitre général. (2022). « Actes capitulaires : « Je suis la vigne, vous êtes les sarments. Enracinés 
dans le Christ avec Comboni ». 


