
Custodire l’umano nell’era degli specchi digitali 

Riflessioni di Mons. Domenico Pompili, vescovo di Verona, 

all’Assemblea della Missione dei Missionari Comboniani 

Verona, 29 gennaio 2026 

Il messaggio di papa Leone XIV per la LX Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali 

(24.1.2026) arriva in un momento decisivo e particolarmente delicato anche sul piano geopolitico. In 

modo particolarmente significativo, le parole, le narrazioni e le immagini ci raggiungono in modo 

immediato attraverso gli schermi dei nostri dispositivi e contribuiscono a dare forma al mondo quasi 

senza che ce ne rendiamo conto. Non è solo una questione tecnologica: sta cambiando il nostro modo 

di abitare la realtà, sta cambiando il nostro di percepirla. Non si creda che il digitale sia virtuale nel 

senso di asettico, astratto, immateriale. Il web ha un linguaggio spaziale – sito, home, navigare, 

finestre, cloud – e ci ritroviamo ad abitare un luogo inedito, governato da leggi che raramente 

conosciamo e padroneggiamo. Dobbiamo fare in modo che ciò non comporti perdita di contatto con 

la realtà, sradicamento, allucinazione collettiva. Non è più tempo della previsione: l’intelligenza 

artificiale è già tra noi, pervasiva e invisibile, capace di simulare volti, voci e spiegazioni in cui il 

confine tra realtà e finzione risulta pericolosamente sfumato. A partire da queste considerazioni, vorrei 

delineare tre spunti interpretativi carici di futuro che si ricavano dal testo papale. 

1. L’Intelligenza Artificiale getta una luce sull’Intelligenza Naturale 

Il primo spunto è che paradossalmente il più grande valore dell’Intelligenza Artificiale o Aliena, come 

la chiama qualcuno (Yuval Noah Harari in Nexus. Breve storia delle reti di informazione dall’età 

della pietra all’IA) consiste nel gettar luce, per contrasto, su quella Naturale. Un richiamo così 

vigoroso alla Intelligenza Naturale suona ai nostri giorni assai pertinente perché stiamo perdendo il 

contatto con la realtà. Per questo è urgente “tornare a rivolgere lo sguardo alle cose concrete, modeste 

e quotidiane. Le sole capaci di starci a cuore e stabilizzare la vita umana. Ormai sono i dati e non più 

le cose concrete ad influenzare le nostre vite. Non abitiamo più la terra e il cielo, bensì Google Earth 

e il cloud” (Byung-chul Han). Si va, cioè, sempre di più nella direzione di smaterializzare la realtà. 

Se prima era la “mano” l’organo del lavoro e dell’azione. Oggi è il “dito” l’organo della scelta. 

L’uomo “senza mani” del futuro ricorrerà solo alle “dita”? Sceglierà invece di agire? La libertà “in 

punta di dita” si rivela peraltro una illusione. La libera scelta è, a ben vedere, una scelta 

consumeristica. E alla fine si finisce per essere dei “sorvegliati speciali”. Il confronto, dunque, tra 

l’Intelligenza Artificiale e quella Naturale ci mette al riparo da alcuni equivoci.  

Un equivoco, per cominciare, è pensare alla vita “senza crucci”, come fosse uno smartphone, la cui 

superficie liscia basta a trasmettere un senso di “resistenza assente”. Sul suo levigatissimo touch 

screen ogni cosa appare docile e gradevole. L’esperienza autentica, per contro, attesta che esistono 

resistenze e contraddizioni con cui misurarsi quotidianamente. In particolare, esiste il limite che 

nessuno vuol vedere. 

Un ulteriore equivoco è ritenere l’Intelligenza Artificiale più performante di quella Naturale. In realtà, 

il pensiero umano è molto più del calcolo e della risoluzione dei problemi. Esso rischiara e illumina 

il mondo perché ascolta, origlia, tende l’orecchio. Cosicché prima che esso colga il mondo è il mondo 

a toccarlo, a commuoverlo. L’aspetto emotivo è essenziale per il pensiero umano. La prima immagine 

di pensiero è la pelle d’oca. L’intelligenza artificiale ahimè non conosce… la pelle d’oca (sic!). 

Un altro equivoco è quello di ritenersi capaci di guardare al mondo attraverso lo schermo piatto del 

tablet che si rivela un diaframma che protegge ed immunizza dallo sguardo e dalla voce dell’Altro. 

Noi consumiamo informazioni senza sosta, ed esse riducono i contatti fisici. La percezione perde 

intensità, corpo e volume. Il sentito dire ha inghiottito il mondo. E con esso la disinformazione dilaga. 

Resta un ultimo spunto da evidenziare dopo aver dissolto gli equivoci precedenti e cioè: l’Intelligenza 

Naturale è una mente finalizzata, ossia dotata di scopi. Il proiettarsi in avanti è un elemento essenziale 

della Intelligenza Naturale, che in questo è completamente distinta dalla Intelligenza Artificiale, che 

può fare delle previsioni, ma senza avere alcuna nozione del fatto di proiettarsi nel futuro. Da questo 



punto di vista, l’Intelligenza Artificiale, che si tratti di ChatGPT o di un qualunque apparato tecnico 

più semplice — dalla scrittura a una selce affilata — visto che si tratta comunque di capitalizzazione 

di abilità umane, riceve i propri fini, il proprio significato, la propria ragion d’essere dall’umano. Ed 

è in questa capacità di conferire dei fini che sta il fondamento della Intelligenza Naturale. Che non 

consiste nel calcolare o nel ricordare — funzioni importanti, ma alla portata delle macchine — bensì 

nel volere, nello sperare e nel temere, come qualunque animale, ma in un mondo tecnico, storico e 

sociale, in una forma di vita che è soltanto umana. 

La sfida umana dell'Intelligenza Artificiale è sotto gli occhi di tutti. L'IA solleva questioni etiche 

fondamentali riguardo l'autonomia decisionale delle macchine e la responsabilità delle loro azioni. In 

particolare, ci si interroga sulla possibilità di definire una "moralità artificiale" nei sistemi AI e sulle 

implicazioni di macchine che possono agire autonomamente, prendendo decisioni con conseguenze 

morali. La questione della responsabilità per le azioni di un'AI è cruciale: chi è responsabile se un'AI 

causa danni o uccide? 

2. Intelligenza Artificiale e sapienza del cuore 

Leone XIV individua con lucidità i rischi che stiamo correndo: le cosiddette «allucinazioni» – termine 

tecnico che indica le risposte plausibili ma errate dei sistemi di IA – ma soprattutto l’oligopolio di 

poche aziende, che costituisce una forza invisibile e potente, capace di orientare sottilmente i 

comportamenti e persino di riscrivere la storia, compresa quella della Chiesa. L'affidamento acritico 

all'intelligenza artificiale come «amica onnisciente», «oracolo di ogni consiglio», logora la nostra 

capacità di pensare in modo analitico e creativo. Stiamo delegando troppo. E così, mentre crediamo 

di guadagnare efficienza, rischiamo di perdere ciò che ci rende propriamente umani: la fatica del 

pensiero, lo sforzo della comprensione, la lentezza necessaria alla riflessione, l’empatia e tutte le 

emozioni autentiche, non simulate. 

Una riflessione sul significato sarebbe dunque opportuna. Ma non sarebbe ancora sufficiente a 

chiarire del tutto una realtà così complessa e in così veloce evoluzione. Facendo un passo oltre la 

questione del nome, il percorso del Papa può suggerire anche un’altra traccia di riflessione: quali 

domande poniamo e ci poniamo quando vogliamo provare a riflettere sull’Intelligenza Artificiale (e/o 

su un eventuale silenzio digitale?). Quando pensiamo in termini di Intelligenza Artificiale, così come 

di digitale, ci stiamo ponendo di fronte a qualcosa che l’umano ha pensato, desiderato, inventato, 

messo a punto, corretto, migliorato… e che dunque può narrare qualcosa di questo suo ideatore. 

L’umano racconta sé mentre inventa qualcosa fuori da sé e mentre si mostra capace e disponibile a 

lasciarsi trasformare proprio dall’utilizzo delle sue stesse invenzioni (a partire dai primi manufatti 

preistorici fino a ChatGpt): «l’umano inventa sé stesso nella tecnica, inventando lo strumento» (B. 

STIEGLER, La technique et le temps. I. La faute d’Épiméthée, Fayard, Paris 2018, p. 171). Lo stesso 

umano racconta qualcosa di sé anche in ciò che sceglie di tacere o in ciò a cui non presta abbastanza 

attenzione. Se ormai, quando ci apprestiamo a riflettere su queste tematiche, siamo ben attenti a 

rifuggire una descrizione banalmente dicotomica (bene/male, giusto/sbagliato, buono/cattivo …) che 

non renderebbe merito a nessun tipo di intelligenza, dovremmo anche evitare di considerarle come se 

fossero neutre, ancor più se con esse si vuole perseguire un itinerario verso la pace. Dire che non sono 

né buone né cattive, non significa dire che sono indifferenti, come se tutto dovesse dipendere 

dall’utilizzo singolo dell’umano che le utilizza, qui ed ora. Si tratta forse piuttosto di approcciarsi ad 

una complessità, come termine attivo della e nella formazione dell’umano stesso, un modo di stare al 

mondo di quell’essere umano che noi siamo. Affermare che esse non sono neutre significa 

riconoscerne il rapporto formativo e reciproco che hanno con la vita umana, e considerarle, come 

farebbe Bernard Stiegler, la continuazione della vita con altri mezzi rispetto alla vita. 

Davanti a questa continuazione della vita con altri mezzi ben venga quel silenzio nel quale, come 

scriveva Dietrich Bonhoeffer, «è insito un meraviglioso potere di osservazione, di chiarificazione, di 

concentrazione sulle cose essenziali» (D. BONHOEFFER, Resistenza e Resa. Lettere dal carcere, 

San Paolo, Milano 1996, p. 64-65). Proprio per quanto detto finora, un silenzio che scruti e rifletta, 

che cerchi di chiarire e che costruisca vie possibili (di pace), non solo è permesso, ma auspicabile. 

Meno lo sarebbe un silenzio che chiuda gli occhi e si lasci instupidire delegando la sua indipendenza 



interiore, o almeno il suo desiderio di comprendere, «rinunciando così, più o meno consapevolmente, 

ad assumere un atteggiamento personale davanti alle situazioni che gli si presentano». 

A tal punto, una certa condizione di istupidimento è facilmente sperimentabile da ciascuno, 

soprattutto perché la maggior parte di noi ignora la maggior parte di ciò che inerisce a questo mondo 

in continua espansione che riguarda il digitale e l’artificiale (più o meno intelligente). Non ne 

sappiamo abbastanza, e il timore rischia di avere la meglio sulla riflessione, la velocità degli input 

(che può generare superficialità) rischia di avere la meglio sulla lentezza di un pensiero complesso, e 

il rumore che distrae sul silenzio che studia e custodisce. 

3. Il Web, come la comunicazione, ha bisogno di libertà per non morire 

“The Web is dead” (!). Con questo titolo categorico in copertina, nell’agosto del 2010 Wired decretava 

la fine del World Wide Web” aperto”, osservando due decenni dopo la sua nascita, un declino della 

navigazione, “libera” on line, ormai rimpiazzata da servizi più semplici e funzionali come i social 

network e le loro applicazioni per il mobile (sull’I-phone4, in vendita dal giugno di quell’anno, 

all’epoca spadroneggiavano Facebook e Twitter). Secondo Chris Anderson, il popolo della Grande 

Rete era destinato a rinunciare all’uso più discrezionale dei browsers, finendo con l’essere 

“imbrigliato” su Internet, dentro “piattaforme semichiuse”, veri recinti nella prateria digitale. Certo 

Wired esagerò stilando il necrologio del Web (e dando il benvenuto a lunga vita ad Internet), ma 

aveva presagito quella che sarebbe stata la spartizione del bottino da parte delle Big Tech, e la nascita 

di un oligopolio che oggi preoccupa non poco chi ha a cuore gli equilibri democratici. Un controllo 

sistematico di Internet e dei dati raccolti nella Rete a fini commerciali che è andata di pari passo con 

le ingerenze dei governi e con il diffondersi incontrollabile di fake news. Un proliferare di 

disinformazione spesso “pilotato” dall’alto, come dimostra lo scandalo di Cambridge Analytica per 

manipolare l’opinione pubblica e gli orientamenti degli elettori. Il potere della tecnologia è sempre 

“libertaria”, ma oggi non più “democratica”. Come dimostra il free speech contro la società aperta da 

partire da quei “padroni delle nuvole”, cioè di quei capi di aziende multimiliardarie “in giacca e 

cravatta”, allineati all’inaugurazione della seconda Presidenza Trump. 

Ci si accorge, alla fine, che la difesa dell’essenza “aperta” del Web è ardua, ma fondamentale, non 

solo per la rivoluzione digitale, ma per la nostra stessa libertà di parola. Da questo punto di vista 

l’esercizio dell’Intelligenza Naturale non è solo presidio di libertà, ma anche garanzia di non restare 

“tra le nuvole” e tornare a toccare terra… con tutti e due i piedi. Questo è quanto una comunicazione 

della fede deve garantire per tutelare questa scelta di vita e la vita stessa della comunità umana. 

Mons. Domenico Pompili, vescovo di Verona 

Verona, 29 gennaio 2026 


