Custodire ’'umano nell’era degli specchi digitali

Riflessioni di Mons. Domenico Pompili, vescovo di Verona,
all’Assemblea della Missione dei Missionari Comboniani
Verona, 29 gennaio 2026

Il messaggio di papa Leone XIV per la LX Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali
(24.1.2026) arriva in un momento decisivo e particolarmente delicato anche sul piano geopolitico. In
modo particolarmente significativo, le parole, le narrazioni e le immagini ci raggiungono in modo
immediato attraverso gli schermi dei nostri dispositivi e contribuiscono a dare forma al mondo quasi
senza che ce ne rendiamo conto. Non ¢ solo una questione tecnologica: sta cambiando il nostro modo
di abitare la realta, sta cambiando il nostro di percepirla. Non si creda che il digitale sia virtuale nel
senso di asettico, astratto, immateriale. I1 web ha un linguaggio spaziale — sito, home, navigare,
finestre, cloud — e ci ritroviamo ad abitare un luogo inedito, governato da leggi che raramente
conosciamo e padroneggiamo. Dobbiamo fare in modo che cid non comporti perdita di contatto con
la realta, sradicamento, allucinazione collettiva. Non ¢ piu tempo della previsione: 1’intelligenza
artificiale ¢ gia tra noi, pervasiva e invisibile, capace di simulare volti, voci e spiegazioni in cui il
confine tra realta e finzione risulta pericolosamente sfumato. A partire da queste considerazioni, vorrei
delineare tre spunti interpretativi carici di futuro che si ricavano dal testo papale.

1. I’Intelligenza Artificiale getta una luce sull’Intelligenza Naturale

Il primo spunto ¢ che paradossalmente il piu grande valore dell’Intelligenza Artificiale o Aliena, come
la chiama qualcuno (Yuval Noah Harari in Nexus. Breve storia delle reti di informazione dall’eta
della pietra all’I4) consiste nel gettar luce, per contrasto, su quella Naturale. Un richiamo cosi
vigoroso alla Intelligenza Naturale suona ai nostri giorni assai pertinente perché stiamo perdendo il
contatto con la realta. Per questo ¢ urgente “tornare a rivolgere lo sguardo alle cose concrete, modeste
e quotidiane. Le sole capaci di starci a cuore e stabilizzare la vita umana. Ormai sono i dati e non piu
le cose concrete ad influenzare le nostre vite. Non abitiamo piu la terra e il cielo, bensi Google Earth
e il cloud” (Byung-chul Han). Si va, cio¢, sempre di piu nella direzione di smaterializzare la realta.
Se prima era la “mano” 1’organo del lavoro e dell’azione. Oggi ¢ il “dito” 1’organo della scelta.
L’uomo “senza mani” del futuro ricorrera solo alle “dita”? Scegliera invece di agire? La liberta “in
punta di dita” si rivela peraltro una illusione. La libera scelta ¢, a ben vedere, una scelta
consumeristica. E alla fine si finisce per essere dei “sorvegliati speciali”. Il confronto, dunque, tra
I’Intelligenza Artificiale e quella Naturale ci mette al riparo da alcuni equivoci.

Un equivoco, per cominciare, € pensare alla vita “senza crucci”, come fosse uno smartphone, la cui
superficie liscia basta a trasmettere un senso di “resistenza assente”. Sul suo levigatissimo touch
screen ogni cosa appare docile e gradevole. L’esperienza autentica, per contro, attesta che esistono
resistenze e contraddizioni con cui misurarsi quotidianamente. In particolare, esiste il limite che
nessuno vuol vedere.

Un ulteriore equivoco ¢ ritenere I’ Intelligenza Artificiale piu performante di quella Naturale. In realta,
il pensiero umano ¢ molto piu del calcolo e della risoluzione dei problemi. Esso rischiara e illumina
il mondo perché ascolta, origlia, tende 1’orecchio. Cosicché prima che esso colga il mondo ¢ il mondo
a toccarlo, a commuoverlo. L’aspetto emotivo € essenziale per il pensiero umano. La prima immagine
di pensiero ¢ la pelle d’oca. L’intelligenza artificiale ahime non conosce... la pelle d’oca (sic!).

Un altro equivoco ¢ quello di ritenersi capaci di guardare al mondo attraverso lo schermo piatto del
tablet che si rivela un diaframma che protegge ed immunizza dallo sguardo e dalla voce dell’ Altro.
Noi consumiamo informazioni senza sosta, ed esse riducono i contatti fisici. La percezione perde
intensita, corpo e volume. Il sentito dire ha inghiottito il mondo. E con esso la disinformazione dilaga.

Resta un ultimo spunto da evidenziare dopo aver dissolto gli equivoci precedenti e cio¢: 1’Intelligenza
Naturale ¢ una mente finalizzata, ossia dotata di scopi. Il proiettarsi in avanti ¢ un elemento essenziale
della Intelligenza Naturale, che in questo ¢ completamente distinta dalla Intelligenza Artificiale, che
puo fare delle previsioni, ma senza avere alcuna nozione del fatto di proiettarsi nel futuro. Da questo



punto di vista, I’Intelligenza Artificiale, che si tratti di ChatGPT o di un qualunque apparato tecnico
piu semplice — dalla scrittura a una selce affilata — visto che si tratta comunque di capitalizzazione
di abilita umane, riceve i1 propri fini, il proprio significato, la propria ragion d’essere dall’umano. Ed
¢ in questa capacitd di conferire dei fini che sta il fondamento della Intelligenza Naturale. Che non
consiste nel calcolare o nel ricordare — funzioni importanti, ma alla portata delle macchine — bensi
nel volere, nello sperare e nel temere, come qualunque animale, ma in un mondo tecnico, storico e
sociale, in una forma di vita che € soltanto umana.

La sfida umana dell'Intelligenza Artificiale ¢ sotto gli occhi di tutti. L'IA solleva questioni etiche
fondamentali riguardo l'autonomia decisionale delle macchine e la responsabilita delle loro azioni. In
particolare, ci si interroga sulla possibilita di definire una "moralita artificiale" nei sistemi Al e sulle
implicazioni di macchine che possono agire autonomamente, prendendo decisioni con conseguenze
morali. La questione della responsabilita per le azioni di un'Al ¢ cruciale: chi ¢ responsabile se un'Al
causa danni o uccide?

2. Intelligenza Artificiale e sapienza del cuore

Leone XIV individua con lucidita i rischi che stiamo correndo: le cosiddette «allucinazioni» — termine
tecnico che indica le risposte plausibili ma errate dei sistemi di IA — ma soprattutto 1’oligopolio di
poche aziende, che costituisce una forza invisibile e potente, capace di orientare sottilmente i
comportamenti e persino di riscrivere la storia, compresa quella della Chiesa. L'affidamento acritico
all'intelligenza artificiale come «amica onnisciente», «oracolo di ogni consiglio», logora la nostra
capacita di pensare in modo analitico e creativo. Stiamo delegando troppo. E cosi, mentre crediamo
di guadagnare efficienza, rischiamo di perdere cio che ci rende propriamente umani: la fatica del
pensiero, lo sforzo della comprensione, la lentezza necessaria alla riflessione, I’empatia e tutte le
emozioni autentiche, non simulate.

Una riflessione sul significato sarebbe dunque opportuna. Ma non sarebbe ancora sufficiente a
chiarire del tutto una realta cosi complessa e in cosi veloce evoluzione. Facendo un passo oltre la
questione del nome, il percorso del Papa puo suggerire anche un’altra traccia di riflessione: quali
domande poniamo e ci poniamo quando vogliamo provare a riflettere sull’Intelligenza Artificiale (e/o
su un eventuale silenzio digitale?). Quando pensiamo in termini di Intelligenza Artificiale, cosi come
di digitale, ci stiamo ponendo di fronte a qualcosa che I’umano ha pensato, desiderato, inventato,
messo a punto, corretto, migliorato... e che dunque puo narrare qualcosa di questo suo ideatore.
L’umano racconta sé mentre inventa qualcosa fuori da sé e mentre si mostra capace e disponibile a
lasciarsi trasformare proprio dall’utilizzo delle sue stesse invenzioni (a partire dai primi manufatti
preistorici fino a ChatGpt): «I’'umano inventa sé stesso nella tecnica, inventando lo strumento» (B.
STIEGLER, La technique et le temps. I. La faute d’Epiméthée, Fayard, Paris 2018, p. 171). Lo stesso
umano racconta qualcosa di sé anche in cio che sceglie di tacere o in ci0 a cui non presta abbastanza
attenzione. Se ormai, quando ci apprestiamo a riflettere su queste tematiche, siamo ben attenti a
rifuggire una descrizione banalmente dicotomica (bene/male, giusto/sbagliato, buono/cattivo ...) che
non renderebbe merito a nessun tipo di intelligenza, dovremmo anche evitare di considerarle come se
fossero neutre, ancor piu se con esse si vuole perseguire un itinerario verso la pace. Dire che non sono
né buone né cattive, non significa dire che sono indifferenti, come se tutto dovesse dipendere
dall’utilizzo singolo dell’'umano che le utilizza, qui ed ora. Si tratta forse piuttosto di approcciarsi ad
una complessita, come termine attivo della e nella formazione dell’'umano stesso, un modo di stare al
mondo di quell’essere umano che noi siamo. Affermare che esse non sono neutre significa
riconoscerne il rapporto formativo e reciproco che hanno con la vita umana, e considerarle, come
farebbe Bernard Stiegler, la continuazione della vita con altri mezzi rispetto alla vita.

Davanti a questa continuazione della vita con altri mezzi ben venga quel silenzio nel quale, come
scriveva Dietrich Bonhoeffer, «¢ insito un meraviglioso potere di osservazione, di chiarificazione, di
concentrazione sulle cose essenzialiy (D. BONHOEFFER, Resistenza e Resa. Lettere dal carcere,
San Paolo, Milano 1996, p. 64-65). Proprio per quanto detto finora, un silenzio che scruti e rifletta,
che cerchi di chiarire e che costruisca vie possibili (di pace), non solo € permesso, ma auspicabile.
Meno lo sarebbe un silenzio che chiuda gli occhi e si lasci instupidire delegando la sua indipendenza



interiore, o almeno il suo desiderio di comprendere, «rinunciando cosi, pit 0 meno consapevolmente,
ad assumere un atteggiamento personale davanti alle situazioni che gli si presentano».

A tal punto, una certa condizione di istupidimento ¢ facilmente sperimentabile da ciascuno,
soprattutto perché la maggior parte di noi ignora la maggior parte di cio che inerisce a questo mondo
in continua espansione che riguarda il digitale e ’artificiale (pit o meno intelligente). Non ne
sappiamo abbastanza, e il timore rischia di avere la meglio sulla riflessione, la velocita degli input
(che puo generare superficialita) rischia di avere la meglio sulla lentezza di un pensiero complesso, €
il rumore che distrae sul silenzio che studia e custodisce.

3. I1 Web, come la comunicazione, ha bisogno di liberta per non morire

“The Web is dead” (!). Con questo titolo categorico in copertina, nell’agosto del 2010 Wired decretava
la fine del World Wide Web” aperto”, osservando due decenni dopo la sua nascita, un declino della
navigazione, “libera” on line, ormai rimpiazzata da servizi piu semplici e funzionali come i social
network e le loro applicazioni per il mobile (sull’I-phone4, in vendita dal giugno di quell’anno,
all’epoca spadroneggiavano Facebook e Twitter). Secondo Chris Anderson, il popolo della Grande
Rete era destinato a rinunciare all’uso piu discrezionale dei browsers, finendo con 1’essere
“imbrigliato” su Internet, dentro “piattaforme semichiuse”, veri recinti nella prateria digitale. Certo
Wired esagero stilando il necrologio del Web (e dando il benvenuto a lunga vita ad Internet), ma
aveva presagito quella che sarebbe stata la spartizione del bottino da parte delle Big Tech, e la nascita
di un oligopolio che oggi preoccupa non poco chi ha a cuore gli equilibri democratici. Un controllo
sistematico di Internet e dei dati raccolti nella Rete a fini commerciali che ¢ andata di pari passo con
le ingerenze dei governi e con il diffondersi incontrollabile di fake news. Un proliferare di
disinformazione spesso “pilotato” dall’alto, come dimostra lo scandalo di Cambridge Analytica per
manipolare I’opinione pubblica e gli orientamenti degli elettori. Il potere della tecnologia ¢ sempre
“libertaria”, ma oggi non piu “democratica”. Come dimostra il free speech contro la societa aperta da
partire da quei “padroni delle nuvole”, cio¢ di quei capi di aziende multimiliardarie “in giacca e
cravatta”, allineati all’inaugurazione della seconda Presidenza Trump.

Ci si accorge, alla fine, che la difesa dell’essenza “aperta” del Web ¢ ardua, ma fondamentale, non
solo per la rivoluzione digitale, ma per la nostra stessa liberta di parola. Da questo punto di vista
I’esercizio dell’Intelligenza Naturale non ¢ solo presidio di liberta, ma anche garanzia di non restare
“tra le nuvole” e tornare a toccare terra... con tutti e due i piedi. Questo € quanto una comunicazione
della fede deve garantire per tutelare questa scelta di vita e la vita stessa della comunita umana.

Mons. Domenico Pompili, vescovo di Verona
Verona, 29 gennaio 2026



